# कर्नाटकसंस्कृताध्ययनम् विद्वत्पत्रिका

कर्नाटकसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य शोधपत्रिका

# Karnāṭakasamskṛtādhyayanam Vidvatpatrikā

A Journal

 $of \\ Karnataka \ Samskrita \ University$ 

Vol. 6, Issue 1 & II

 $\begin{array}{c} \text{Chief Editor} \\ K. \ E. \ Devanathan \end{array}$ 

 $\begin{array}{c} {\rm Editor} \\ {\rm Shivani} \ {\rm V} \end{array}$ 

Karnātakasamskrtādhyayanam

Vidvatpatrikā

A Journal of

Karnataka Samskrita University

Vol. 6, Issue 1 & II

October 2018

© Prasaranga, Karnataka Samskrita University

#### Chief Editor

ISSN: 2249-1104

Prof. K. E. Devanathan

(Vice Chancellor, KSU, Bangalore)

#### Editor

Prof. Shivani V.

(Director, Prasaranga, KSU, Bangalore)

#### Review Committee Members

Prof. Shrinivasa Varakhedi, (Vice Chancellor, KKSU, Nagpur)

Prof. Michael, (Gulbarga University)

Dr. Shivarajappa, (Mysore University)

Prof. Veeranarayana Pandurangi,

(Dean, Vedanta Faculty, KSU, Bangalore)

Prof. B. V. Venkataramana, (Dean, Shastra Faculty, KSU, Bangalore)

#### Convenors

Dr. Santosh Hanagal

Deputy Director, Prasaranga

Dr. Govinda B.

Deputy Director, Prasaranga

Dr. Mallanagowda S.

Assistant Director, Prasaranga

# विषयसूची

| Volume 6, Issue 1                                          | 2   |
|------------------------------------------------------------|-----|
| 1. वेदान्तसूत्राणां कुत्र तात्पर्यम्?                      |     |
| श्रीनिवासः वरखेडी                                          | 4   |
| 2. न्यायदर्शनविकासे कतिपयसंभावनाः                          |     |
| वीरनारायण पाण्डुरङ्गी                                      | 15  |
| 3. स्थानिवत्सूत्रार्थविमर्शः                               |     |
| स्वामी जपसिद्धानन्दः                                       | 24  |
| 4. सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमे व्याकरणांशाः                |     |
| नागरत्ना हेगडे                                             | 43  |
| 5. तन्त्रयुक्तिः - प्राचीनभारतीयशास्त्रग्रन्थप्रणयनपद्धतिः |     |
| म. जयरामः                                                  | 55  |
| 6. न्यायमतरीत्या कालः                                      |     |
| भास्करभट्टः जोशि                                           | 70  |
| 7. दैवधातुपाठोक्ता ज्ञाधातु-क्षिधातुविषयिणी समीक्षा        |     |
| उदयन हेगडे                                                 | 75  |
| 8. शब्दस्वरूपविज्ञानम्                                     |     |
| रामकृष्णभट्टः के                                           | 85  |
| 9. कठसुण्डकोपनिषदुक्तयोगविचारः                             |     |
| श्रुतिः एच्. के                                            | 96  |
| 10. खण्डकाव्यलक्षणविमर्शः                                  |     |
| आर्. तिम्मण्णः                                             | 103 |

| Volume 6, Issue 2                                              | 116 |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| 1. Means-Ends Analysis in Artificial Intelligence a            | nd  |
| Mimāmsā                                                        |     |
| K. S. Kannan                                                   | 118 |
| 2. Water - the Life Spring of the Creation                     |     |
| V. Girish Chandra                                              | 140 |
| 3. A Cognitive Linguistic Analysis of Laukika Nyāya-           | S   |
| H. R. Meera                                                    | 147 |
| 4. The Knowledge Structure in Sanskrit Kośas                   |     |
| Sivaja S. Nair and Amba Kulkarni                               | 161 |
| 5. Gadādhara's Theory of Śakti: A Semantical Analys            | sis |
| Paritosh Das                                                   | 175 |
| 6. The Ritual Practices In Vaisnava Temp                       | les |
| (Divyadeśam) of Kerala Associated With Alva                    | rs: |
| A Field Study                                                  |     |
| Damodar Narayanan. C. N                                        | 186 |
| $7.\ Semantics\ of\ Morpho-syntactic\ Case\ Markers\ in\ Indi$ | an  |
| Languages: Sanskrit a Case Study                               |     |
| Madhusoodana Pai. J, Sanjeev Panchal and Am                    | ba  |
| Kulkarni                                                       | 197 |
| 8. Pāli dhātu Analysis                                         |     |
| Swati Basapur and Shivani V $\hdots$                           | 222 |
| Contributers                                                   | 235 |

### **Abbreviations**

प.शे. - परिभाषेन्दुशेखरः

परिभा. - परिभाषा

पृ. - पृष्ठसङ्ख्या

ल.शे. - लघुशब्देन्दुशेखरः

व्या. - व्याख्याता

सं. - सम्पादकः

संक. - सङ्कलनकर्ता/-कर्त्री

सि.कौ - वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी

सू. - सूत्रम्

पा.सू. - पाणिनीयसूत्रम्

स.प्र.का. - सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमः कारिका

## कुलपतिवचनम्

महतः आनन्दस्य विषयः यत्कर्नाटकसंस्कृतविश्वविद्यालयः 'कर्नाटकसंस्कृताध्ययनम्' इति विद्वत्पत्रिकां प्रकाशयति इति । इदानीं षष्ठसम्पुटस्य प्रथमद्वितीयाङ्कौ प्रकाशयते । अस्मिन् निबन्धे भिन्नभिन्नशास्त्रीयाः लौकिकाः लेखाः विशिष्टविद्वद्भिः आरचिताः रत्नरूपेण समायोजिताः । संस्कृतभाषायामाङ्ग्लभाषायाञ्च अत्यन्तमुपादेयाः अंशाः अत्र योजिताः इति । उदाहरणरूपेण "Means-Ends Analysis in Artificial Intelligence and Meemamsa" इति लेखः विस्तृतया नवीनपद्धत्या मीमांसाप्रमेयाणाम् आधुनिकविज्ञानेन सह तुलनां करोति । अत्र हि विभिन्नाकारप्रदर्शनेन (Diagram) विषयः अत्यन्तं सरलतया निरूपितः । एवमेव बहवः प्रथिताः विद्वांसः आचार्यश्रीनिवासवरखेडिप्रभृतयः स्वोपज्ञतया बहून् शास्त्रीयान् विषयानत्र न्यरूपयन् । एवमेव युवानः विद्वांसः नूतनां पद्धतिमाश्रित्य शास्त्रीयमेव विषयं प्रत्यपादयन् ।

अधुनातनकाले एतादृशनिबन्धाः समीचीनलेखिवभूषिताः दुर्लभा इति वयं सर्वे जानीम एव । पुनः पुनः चिन्तनेन अन्यैः सह विचारणेन च नूतनाः अर्थाः अस्माकं प्रतिभान्ति । ते च अर्थाः यदि ग्रन्थरूपेण निबद्धाः तदा जिज्ञासूनामिदानीन्तनानां भविष्यतां च महान् उपयोगः भवति । एवमेव ज्येष्ठाः आचार्यपाण्डुरङ्गिप्रभृतयः यत्र निबन्धे स्वीयलेखं निबध्नन्ति, तत्र युवकानां लेखनावकाशः महते उत्साहवर्धनाय भवति ।

अहं विविधविषयान् अत्यन्तोपादेयान् एकत्रानीय, एतादृशनिबन्धं सम्पादितवत्यै प्रो. वि.शिवानिमहोदयायै साधुवादान् निवेदयामि, अभिनन्दामि च महद्भिः लेखकैः परिपोषितोऽयं निबन्धः तस्याः महोदयायाः महतः प्रयत्नस्य फलमिति ताम्। अयं च निबन्धः विदुषां शोधच्छात्राणां च महते उपकाराय भवतु इति भगवन्तं प्रार्थये। विदुषामनुचरः

का. इ. देवनाथन्

### सम्पादकीयम्

The Vidvatpatrikā - Karnāṭakasamskritādhyayanam - A journal of Karnataka Samskrita University is proud to complete its sixth issue. Over the past few years, this Journal has been regularly publishing various papers from both the Students' community and the well known Scholars, on topics related to academic subjects.

In the current year we are privileged to have the sagacity and guidance from Dr. K E Devanathan, the current Vice-Chancellor of Karnataka Samskrit University and along with him and the Deans of the various departments. We expect that we will not only maintain the standard established earlier, but would forge ahead to higher echelons in the field of promoting Sanskrit Knowledge. And the stress would continue to be on meeting the academic demands of the Scholar community, as before..

The current journal issues, we present a diverse selection of stimulating articles from scholars and students from diverse disciplines. We selected these papers from a pool of more than 30 submissions from scholars of across the nation.

We hope that the Journal will continue to attract submissions from a wide range of students, and we look forward to featuring research from more institutions in the future. We thank all the students and scholars who submitted papers. The Journal's Board of Advisers also offered us valuable recommendations and guidance.

The Journal's present issue has two volumes, containing 18 papers selected from the above mentioned 30 submissions. The selected papers are on various topics like, Vyakarana, Tarka, Vedanta and the like. All these articles, are seen to have in-depth analyses from distinguished scholars. Further, the present issue of the Journal deals with Inter-disciplinary research also.

As always, I would like to thank our steadfast faculty advisors, Prof Shrinivasa Varakhedi, Prof Girish Chandra, Prof Veeranarayana Pandurangi, Prof. B. V. Venkataramana and Prof. C. P. Palaiah. Their guidance and support made our journal possible, and I am deeply indebted to them for the time and effort that they put into our journal. I am grateful to the scholars who trusted us for their contributions.

I also thank Deputy Directors of Prasaranga, Dr. Santosh Hanagal, Dr. Govinda and other University authorities and faculty members for their unconditional support.

We welcome articles from learned scholars across the Globe. We want to make our journal the platform of the International Comparative discussion. We invite articles from all branches of Sanskrit and Indology. Articles on interdisciplinary subjects are also appreciated.

In conclusion, I would like to thank all prominent members of our Editorial Board for joining us in this fascinating and promising academic endeavour.

#### Shivani V.

#### Editor

Volume 6, Issue 1

# वेदान्तसूत्राणां कुत्र तात्पर्यम्?

श्रीनिवासः वरखेडी

समस्तस्य वेदान्तशास्त्रस्य प्रस्थानत्रयमालम्बनम् । तत्रापि उपनिषत्-प्रस्थानस्य वेदेषु अन्तर्गतत्वात् गीताया अपि तद्ध्याख्यारूपत्वात् विचार्यशास्त्र एवान्तर्भावः इत्यतः वेदार्थनिर्णायकन्यायग्रथनात्म-कत्वात् ब्रह्मसूत्राणां भगवता व्यासेन ग्रथितानाम् अस्ति विशिष्टं स्थानम् । सर्वोऽपि उपनिषत्प्रतिपादितः सिद्धान्तः सूत्रारूढः भवन् न्यायोपब्रम्हितः सिद्धान्तपदवीम् अधिरोहति । अत एव वेदानाम् उपनिषत्सहितानामपि परे ब्रह्मणि निष्ठां सम्पादयन्ति ब्रह्मसूत्राणि 'परविद्या' इत्युच्यन्ते ।

"द्वे विद्ये वेदितव्ये परा चैवापरा चे"ति विद्याद्वयमुद्दिश्य तत्र अपरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोथर्ववेदः । शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति साङ्गान्वेदान् अपरविद्यात्वेनोक्त्वा "अथ परा यया तद्क्षरमधिगम्यते" इति पराविद्या व्याख्याता । सा तावत् वेदादिशास्त्रप्रकरणात् अक्षराधिकरणत्वलिङ्गाच्च अक्षरापरनामकपर- ब्रह्मप्रतिपादकं शास्त्रमेव । अस्य च परत्वं = प्रमाणत्वेनैव-परधार्मिक इतिवत् निर्णेतव्यानि भवन्ति ऋगादिशास्त्राणि । उपनिषदोऽपि तत्रैवान्तर्गताः । अशेषाणां शास्त्राणां परब्रह्मनिष्ठत्वयोगेन परविद्यात्वं सेत्स्यति । तच्च इतिकर्तव्यतास्थानीयानां ब्रह्मसूत्राणाम् अनुग्रहेणैव इत्यतः अनुग्राहकाणां ब्रह्मसूत्राणामेव परविद्यात्वमङ्गीकर्तव्यम् ।

ब्रह्ममीमांसाशास्त्राव्युत्पादितन्यायाननुगृहीताः वेदादयः ब्रह्मपरा न भवन्तीति । तथापि ब्रह्ममीमांसायाः न स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यमिति चेत् सम्यग्वेदादियुक्तस्यैव तस्य पराविद्यात्वं स्वीक्रियते । अत एव ब्रह्ममीमांसाशास्त्रं व्यासोपज्ञमाचार्यमाध्वेन प्रमाणतममिति गीयते ।

वक्तृश्रोतृप्रसक्तीनां यदाप्तिरनुकूलता।
आप्तवाक्यतया तेन श्रुतिमूलतया तथा।।
युक्तिमूलतया चैव प्रामाण्यं त्रिविधं महत्।
दृश्यते ब्रह्मसूत्राणामेकधान्यत्र सर्वशः।।
अतो नैतादृशं किञ्चित् प्रमाणतमिष्यते।

तदेवं माध्वदर्शने ब्रह्ममीमामांसाशास्त्रस्य प्राशस्त्यं महत्वं च प्रत्यपादि।

इत्थं परमप्रमाणतमस्यास्य शास्त्रस्य यत्परत्वं तत्परत्वमेव सकल-सच्छास्त्राणामिति अविवादम् । किम्परिमदं ब्रह्ममीमांसाशास्त्रम्? इति विचारे किमधिकं विचारणीयं परं ब्रह्मैव अत्र परं प्रतिपाद्यमिति तावत् स्फीतालोकमध्यवर्तिघटवत् स्फुटमेव । परन्तु किं तद्ब्रह्म? कीदृशम्? किंस्वरूपम्? इत्यादिषु विवदमानाः दृश्यन्ते वेदान्तिनः ।

तत्र निर्गुणं सर्वात्मकं निरञ्जनम् अविद्यया जीवेश्वरभावापन्नम् अन्यथा शुद्धचिदात्मकं परं ब्रह्मैव श्रुत्या सत्यज्ञानादिपदैः प्रतिपाद्यमिह विचार्यते। तच्च ब्रह्म स्वप्नकाशमित्यतः शब्दादिना अवेद्यम्। केवलं लक्षणया वृत्त्या द्योत्यते इति सकलवेदान्तवाक्यानां ब्रह्मणि समन्वयः प्रदर्श्यते। तदीयाविद्यानिवृत्तये उपायाः निरूप्यन्ते।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अनुव्याख्यानम् १.१.५-७

ततश्च ज्ञानिनः ब्रह्मैक्यप्रतिरूपम् अपुनरावृत्तिलक्षणं फलम् इति शाङ्करसिद्धान्तः। तत्र व्यवहारदृष्ट्या सगुणस्य ब्रह्मणः अङ्गीकारेऽिप तद्रूपं केवलमुपासनार्थम्। न तु वास्तवम्। सर्वमेतत् जगत् सगुणब्रह्मणः सृष्टेः फलरूपं मिथ्यैवः न परमार्थसत्। जीवाभिन्नं क्षेत्रज्ञनामकं परं ब्रह्मैव शारीरशब्देन उच्यते इति इदं शारीरकसूत्रम् इत्यपि अभिधीयते। इत्थञ्च जीवब्रह्माभेदे सूत्रकारस्य सम्मितः वक्तव्या। स्वतःसिद्धस्य निर्गुणस्य निर्धमकस्य ब्रह्मणः कस्यापि धर्मस्य योगाभावेन कथं वा विचारः युज्येत? प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणः अपारमार्थिकं लक्षणं किञ्चित् जन्माद्यस्य यतः इति किमर्थमुच्यते? स्वतःप्रकाशस्य अतएव प्रमाणावेद्यस्य ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकत्वं कथम्? सर्वधर्मरिहते तस्मिन् शास्त्रप्रतिपादितः धर्मसमन्वयः सम्भवेत्? अस्तु सगुणे एव ब्रह्मिण तदेतस्य सर्वस्योपपत्तिः तथापि एकस्योपासनया अपरस्यैव विरुद्धस्य रूपस्य कथं प्राप्तिः? तिद्वज्ञानेन कथं वा सर्वविज्ञानम्? निहं शुक्तिकाज्ञानेन मिथ्याभूतस्यापि रजतस्य जानं सम्पद्यते।

तथाच किं सर्वमिथ्यात्वोपपादनेन? किञ्च बन्धात् मोक्षप्राप्तये ब्रह्मज्ञानार्थं वेदवाक्यैः विचारस्य कर्तव्यतां सूत्रयता व्यासेन भगवता वेदार्थनिर्णयाय प्रतिपाद्येषे धर्मान् उपन्यस्य वैदिकैः शब्दैः ब्रह्मणः प्रतिपाद्यत्वं समर्थितम्। तथाच सूत्राणि अन्तस्तद्धर्मोपदेशात्, विवक्षितगुणोपपत्तेश्च, सुखविशिष्टाभिधानादेव च, अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्तेः, रूपोपन्यासाच्च, शब्दादेव प्रमितः, सर्वधर्मोपपत्तेश्च इति।

एवमेव भेदव्यपदेशाच्चान्यः, शारीरश्चोभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते, सुषुह्युत्ऋान्त्योः भेदेन, पृथगुपदेशात् इत्यादीनि सूत्राणि स्पष्टं भेदपराणि। अत एव हि - आनन्दिगिरिटीकायां जीवब्रह्मणोः ऐक्यं न कोपि सूत्रकारः मुखतो वदित किन्तु सर्वत्र भेदमेव। अतः नैक्यिमष्टम् - तत्राह इत्येवं "प्रतिपाद्यन्तु शास्त्रार्थम् आत्मैकत्वमेव दर्शयति" इति भाष्यम् (शास्त्रदृष्ट्या तु) अवतारितम्।

एतदेव च व्यञ्जयद्भिः मधुसूदनसरस्वतीभिः -

न स्तौमि तं व्यासमशेषमर्थं सूत्राक्षरैर्यो न बबन्ध सम्यक्। विनापि तैः सङ्ग्रथिताखिलार्थं तं शङ्करं नौमि सुरेश्वरञ्च॥ इत्युक्तम्।

तथा च शङ्करमतानुसारेणैव सूत्रकारस्य भेद एव अभिप्रेतः। न तु ब्रह्मात्मैक्यम्।

तदेतत्सर्वं पूर्वपक्षविमर्शनम् । मध्वभाष्यञ्च अतिसङ्क्षिप्तम् । आचार्य-मध्वेन सूत्रमधिकृत्य चत्वारः व्याख्याप्रबन्धाः विरचिताः ।

भाष्यम् अर्थविस्तृतमितगभीरं शब्दकायेनाल्पञ्च । प्रतिसूत्रं विचारः कृतः । न्यायविवरणाख्ये अपरस्मिन् ग्रन्थे प्रत्यिधकरणं न्यायाः प्रत्यवमृष्टाः । तृतीयञ्च अनुव्याख्यानं श्लोकवार्तिकवत् विस्तृतं पद्यरूपं परमतिनरासार्थं व्याख्यानम् । चतुर्थञ्च सूत्रार्थसङ्क्षेपरूपं ग्रन्थरत्नम् । इदं सूत्रमिकृत्य प्रवृत्तं माध्वीयं वाङ्क्षयम् ।

अस्ति किञ्चित् कथनीयं वैशिष्ट्यं मध्वभाष्यस्य।

- वेदान्तसूत्राणि प्रत्येकमपि सिद्धान्तसूत्रम् । न किमपि पूर्वपक्षीयं पृथक्सूत्रम् ॥
- २. प्रत्यधिकरणमर्थः व्यासवचनैः पुराणादिवाक्यैः पोषितः ।
- ३. प्रथमाध्यायेन ब्रह्मणि न केवलं वाक्यप्रकरणसमन्वयः अपि तु नामसमन्वयं समर्थ्य ब्रह्मणः शब्दप्रतिपाद्यगुणपूर्णत्वं प्रतिपादितम् । ४. समग्रोऽपि वेदः परब्रह्मपर एवेति एककोटौ अन्तर्भावः । तस्मात् उपनिषदां पृथग् गणनं नास्ति ।
- ५. इतरभाष्यकारैः प्रदर्शितः श्रुतिसमन्वयः वाक्यप्रकरणयोः । अत्र तु प्रत्यक्षर-प्रतिपद्क्रमेण सर्वशब्दसमन्वयः ।

तथाच प्रथमाध्याये आदौ पञ्च अधिकरणानि पीठिकारूपेण व्याख्यातानि। ततश्च अध्यायान्तं नामसमन्वयः सप्रमाणं प्रदर्शितः। तेन वेदानामनन्तराब्दानां परममुख्यया वृत्त्या ब्रह्मणि समन्वयेन तात्पर्यसमर्थनेन च सकलगुणपूर्णत्वं सिद्धम्। एवं सिद्धस्वरूपस्य ब्रह्मणः द्वितीयाध्याये शास्त्रान्तराविरोधसम्पादनेन निर्दोषत्वं समर्थितम्। तृतीये च तदपरोक्षसाधनानि निरूपितानि। तुरीये उत्क्रान्तिगत्यादिरूपः मोक्षः फलरूपः वर्णित इति चतुर्णामध्यायानां व्यवस्था द्रष्टव्या। तत्र सकलगुणपरिपूर्णे परब्रह्मणि आत्मशब्दोदिते नारायणे एव सकलवेदानां तात्पर्यमिति स्पष्टमुक्तमाचार्येण। तथाहि भाष्ये तदीयानि वचनानि।

द्वापरे सर्वत्र ज्ञान आकुलीभूते तिन्नर्णयाय ब्रह्मरुद्रेन्द्रादिभिरिथतो भगवान् नारायणः व्यासत्वेन अवततार । अथ इष्टानिष्टप्राप्तिपरि-हारेच्छूनां तद्योगम् अविजानतां तज्ज्ञापनार्थं वेदमुत्सन्नं व्यञ्जयन् चतुर्धा व्यभजत् । ऋग्वेदं चतुर्विंशतिधा, यजुः एकशतधा, साम सहस्रधा, अथर्व द्वादराधा च। तदर्थनिर्णयाय ब्रह्मसूत्राणि चकार। वत्र समग्रवेदार्थनिर्णयाय सूत्राणि चकार इति वचनं द्रष्टव्यम्। न केवलम् उपनिषदां, वेदानाम् अपितु निखिलशास्त्रजातस्य अर्थनिर्णयोऽत्र विहित इति भावः। तत्रैवोक्तं- शब्दजातस्य सर्वस्य यत्प्रमाणश्च निर्णयः इति।

तदेतस्य निर्णायकशास्त्रस्य विषयादि-अनुबन्धवत्तासाधनेन आरम्भ-णीयत्वं साधियतुं तदुपयुक्ततया ज्ञानफलकस्य जिज्ञासा-रूपविचारस्य कर्तव्यत्वं समर्थियतुमादिमं सूत्रम् - ओम् अथातो ब्रह्मजिज्ञासा इति ।

तत्र स्वात्मा न विचारविषयः, सिद्धत्वात्। न परात्मा, तेन प्रयोजनाभावात्। अनात्मनस्तु अन्यत एव सिद्धत्वात्। ततश्च ब्रह्मशब्दप्रतिपाद्यं किञ्चित् तत्त्वं विषयः इति वक्तव्यम्। तच्च अथ कस्मादुच्यते ब्रह्मोति? बृहन्तो ह्यस्मिन् गुणाः इति श्रुत्या गुणपूर्णं ब्रह्म अत्र अभिप्रेतिमिति सिद्धम्। इत्थञ्च अथ = अधिकारसम्पादनानन्तरम्, अतः = स्वरूपानन्दाविभाविरूपमोक्ष-रूपफलसद्भावात्, तस्य च भगवत्प्रसादमन्तरा अलभ्यत्वात् ब्रह्मणः = गुणपूर्णस्य ब्रह्मशब्दप्रतिपाद्यस्य विष्णवाख्यस्य परतत्वस्य जिज्ञासा = वेदवाक्यैः विचारः कर्तव्य इति प्रथमसूत्रार्थः। तथाच ब्रह्मजिज्ञासायाः फलम् अपुनरावृत्तिलक्षणो मोक्षः इति चतुर्थाध्यायप्रतिपाद्येन सह आदिमसूत्रेण ज्ञायते। तत्र

<sup>2</sup> तबोक्तं स्कान्दे - नारायणाद्विनिष्पन्नं ज्ञानं कृतयुगे स्थितम् ।

किश्चित् तदन्यथा जातं त्रेतायां द्वापरेऽस्विलम् ॥ गौतमस्य ऋषेः शापाज्ज्ञांने त्वज्ञानतां गते ।
सङ्कीर्णबुद्धयो देवा ब्रह्मरुद्रस्तराः ॥ शरण्यं शरणं जम्मुर्नारायणमनामयम् ।
तैर्विज्ञापितकार्यस्तु भगवान् पुरुषोत्तमः ॥ अवतीर्णो महायोगी सत्यवत्यां पराशरात् ।
उत्सन्नान् भगवान् वेदानुज्जहार हरिः स्वयम् ॥ चतुर्धां व्यभजत् तांश्च चतुर्विशतिधा पुनः ।
शतधा चैकधा चैव तथैव च सहस्रधा ॥ कृष्णो द्वादशधा चैव पुनस्तस्यार्थवित्तये ।
चकार ब्रह्मसूत्राणि येषां सुत्रत्वमञ्जसा ॥ इत्यादिना प्रमाणेन भूभोक्तः अर्थः समर्थितः।

जिज्ञासापदोदितस्य विचारस्य फलं ज्ञानम् = ब्रह्मज्ञानम्। तेनच मोक्षः इति सूत्राक्षरैः स्फुटं प्रतीयते। तदितिरिक्तं कथं ज्ञायत इति चेत् इत्थम् - ब्रह्मज्ञानेन हि मोक्षः चेत् घटादिज्ञानादिप मोक्षापत्तेः। तथाच विषयस्य ब्रह्मणः प्रयोजनेन मोक्षेण सम्बन्धो वक्तव्यः। तदुक्तम् - "बन्धको भवपाशेन भवपाशाच्च मोचकः" "नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यः; न मेधयाः न बहुना श्रुतेन, यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः। तस्यैव विवृणुते तनूं स्वाम्॥" "यस्य प्रसादात् परमार्तिरूपादस्मात् संसारान्मुच्यते नापरेण" इत्यादिप्रमाणैः ब्रह्मणः प्रसादमन्तरा न बन्धनिवृत्तिरिति सूत्राक्षिप्तं भवति। इत्थञ्च प्रसन्नः भगवान् परब्रह्मरूपः मोक्षं प्रददाति। तत्प्रसादश्च तज्ज्ञाननिबन्धनः। ज्ञानी प्रियतमोऽतो मे इति भगवद्वचनात्। तच्च जिज्ञासाद्वारैव श्रुत्यादिना भवतीति श्रवणादिसाधनमत्र दर्शितम्।

इत्थञ्च अथ अधिकारप्राप्त्यनन्तरम् अतः = भगवत्प्रसादात् मोक्षप्राप्तेः ब्रह्मजिज्ञासा = ब्रह्मविषयकः विचारः कर्तव्यः इति सुत्रार्थः।

ततश्च किं लक्षणकं तद्धहोति चेत् 'जन्माद्यस्य यतः' इत्युक्तम्। यतः = यस्मात्, अस्य = प्रत्यक्षादिप्रमाणसिद्धस्य जगतः, जन्मादि = सृष्टिस्थित्याद्यष्टकं तत् ब्रह्म इति लक्षणमभिहितम्। एतच्च लक्षणं ब्रह्मणः गुणपूर्णत्वस्य उपपादकम्।

एतादृशे जगज्जन्मकारणे ब्रह्मणि किं प्रमाणिमिति प्रमाणाकाङ्क्षायाम् उच्यते - शास्त्रयोनित्वात् इति । शास्त्रम् = वेदादिसच्छास्त्रं योनिः = प्रमाणम् अस्येति सूत्रार्थः । अस्तु शास्त्रं प्रमाणम् । वेदादिष्वन्यदिप जगत्कारणत्वेन प्रतीयते इति चेत् - तत्तु समन्वयात् । तदेव

जगत्कारणं नान्यत् कथम्? समन्वयात् = उपक्रमादितात्पर्यलिङ्गात् अवगततात्पर्येण सिद्धत्वात् ।

ननु समन्वयः कथम्? यतो वाचो निवर्तन्ते- इतिचेत् तत्समाधये। ईक्षतेर्नाशब्दिमिति सूत्रम् आरभ्यते। ईक्षतिविषयत्वात् = ज्ञानविषयत्वात् ब्रह्मणः न शब्दावाच्यत्वम्।।

तदेवं सकलश्रुतिसमन्वयं ब्रह्मणि सम्पाद्य ब्रह्मणः जगत्कारणत्वं तद्वारा गुणपरिपूर्णत्वं समर्पितम् । अस्मिन्मते ब्रह्म तु जगतः निमित्त-कारणमेव; स्वतन्त्रः कर्ता; अन्यानि साधनानि तदधीनानि ॥

तत्रायं पूर्वपक्षः - विमता सृष्टिः कर्तृव्यितिरिक्तस्वतन्त्रसाधनसापेक्षा सृष्टित्वात् घटसृष्टिविदिति युक्तेः ब्रह्म अन्यसाधनापेक्षमिति न तस्य स्वतन्त्रकर्तृत्विसिद्धिः। एवं पूर्वपक्षे प्राप्ते लोकतः प्राप्तबहु-युक्तिविरोधपरिहारः 'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः' इति सप्तिभिः सूत्रैः क्रियते। सप्तसूत्रात्मकिमदमिधकरणम्। प्रयोजनञ्च युक्ति-विरोधपरिहार एव ब्रह्मणः स्वतन्त्रकर्तृत्वगुणपूर्णत्वसिद्धिः।

विषयः - जगत्सृष्ट्यादिकम्।

संशयः - तत् ब्रह्म किं स्वतन्त्रसाधनान्तरापेक्षं न वा।

सन्देहबीजम् - लोकदृष्टिः वैदिकवचनञ्च।

इत्थञ्च ब्रह्मणः अन्यस्य स्वतन्त्रस्य साधनस्य सत्त्वप्राप्तौ तिन्नरासाय उच्यते - तदन्यत्वम् - स्वतन्त्रकारणस्य नान्यत्वम्, अर्थात् एकमेव स्वतन्त्रं कारणम् इति स्वतन्त्रकारणान्यत्वनिषेधः क्रियते । तत्र हेतुः - आरम्भणशब्दादिभ्यः = आरम्भणशब्दाधिष्ठितश्रुतिवाक्यात् । तच विषयवाक्यम् ऋग्वेदीयदशममण्डलस्य किंस्विदासीदिति मन्त्रः। तत्रायं मन्त्रपाठः -

> य इमा विश्वा भुवनानि जुह्नदृषिर्होता न्यसीदृत्पिता नः । स आशिषा द्रविणिमच्छमानः प्रथमच्छद्वराँ आ विवेश ॥१ किं स्विदासीद्धिष्ठानमारम्भणं कतमित्स्वित्कथासीत् । यतो भूमिं जनयन्विश्वकर्मा विद्यामौर्णोन्महिना विश्वचक्षाः ॥२ विश्वतश्चश्चरुत विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुरुत विश्वतस्पात् । सं बाहुभ्यां धमित सं पतत्रद्यांवाभूमी जनयन्देव एकः ॥3

अत्र श्रुतौ किं स्विद् आरम्भणं किंस्विद् अधिष्ठानम्? इति स्वतन्त्रसाधनस्याक्षेपः। आरभ्यते अनेन इति आरम्भणं करणम्। आक्षेपस्य विपर्यये पर्यवसानात् न किञ्चित् तादृशं साधनं विद्यते इति स्वतन्त्रकारणान्तरसत्त्वं निषिध्यते। तथाच अन्यसाधनसत्वेपि तत्सत्ता भवद्धीनैव इत्यतः स्वरूपसामर्थ्यादेव तस्य स्वतन्त्रा सृष्टिः इति सिद्धम्। अत्र आदिपदेन स्वातन्त्र्यादियुक्तिः श्रुतिमूलिका उच्यते। तथा चात्र ब्रह्मणः अन्यस्य स्वतन्त्रसाधनस्य निषेधः सिद्ध इति सिद्धान्तितम्।

परतन्त्रो ह्यपेक्षेत स्वतन्त्रः किमपेक्षते? साधनानां साधनत्वं यतः किं तस्य साधनैः?<sup>4</sup>

२. युक्तयन्तरमाह - भावे चोपलब्धेः इति । भावे = स्वतन्त्रसाधनस्य सत्वे, प्रमाणैः उपलभ्येत । न तथा, तस्मात् नास्ति अन्यत् स्वतन्त्रं साधनमिति ।

 $<sup>^3</sup>$  ऋग्वेद १०.८१.१  $^4$  अनुव्याख्यानम्

३. ननु अद्भ्यः सम्भूतः पृथिव्यै रसाच इत्यादौ साधनान्यतरस्यापि प्रतीतेः कथं नानुपलिब्धः? इति चेत् तत्राह- सत्वाच अवरस्य ॥ अवरस्य=भगवदधीनस्य साधनस्य सत्वान्न तिद्वरोध इति समाधानम् ॥ ४. साधनान्तरसत्वमभ्युपेत्य तस्य भगवदधीनत्वं यदुक्तं न तद्युक्तम् ॥ "नासदासीन्नो सदासीत्तदानीं नासीद्रजो नो व्योमाऽपरोयत् ॥" इत्यादिश्रुतौ सर्वस्यान्यस्य असत्वव्यपदेशात् ॥ तथाच साधनान्तरस्यैवाभावे कस्य भगवदधीनत्वम्? तत्रोच्यते - असद्भ्यपदेशात् नेति चेत् न ॥ कुतः? धर्मान्तरेण वाक्यशेषात् ॥ तत्र अन्यस्य सर्वस्य असत्वोक्तिः अव्यक्तत्वपरतन्त्रत्वादिधर्मान्तरदृष्ट्याः न तु स्वरूपतः असत्वम् उक्तम् ॥ लोके हि अव्यक्ते सूर्यादौ रात्रौ नास्तीत्येव व्यवहारो दृष्टः ॥

किञ्च वाक्यशेषात् - वाक्यशेषः तत्र श्रूयते - तम आसीत् इति । ततश्च तमःशब्दोक्तप्रकृतिः तत्र आसीदिति श्रवणात् न सर्वथा परस्य वस्तुनः अभावः इति ॥

५. ननु एतादृशगुरुतरकल्पनापेक्षया साधनाभावकथनमेव उचितम्। साधनशून्यसृष्टिकथने भगवतः मिहमाधिक्यलाभात् इति आशङ्कायाम् उक्तम् - युक्तेः इति। साधनाभावे, यद्वा साधनानां भगवद्वशत्वे उभयथापि मिहमोत्कर्षः समानः। तथापि साधनसत्वे तेषां साधनत्वमपि भगवद्धीनिमिति ऐश्वर्याधिक्यमेव इति युक्तत्वात्। "अद्भ्यः सम्भूतः" इत्यादिना साधनसद्भावप्रतीतेश्च तथा अङ्गीकार्यम्॥

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ऋग्वेद 10.129.1

६. उक्तार्थे दृष्टान्तमाह - पटवचेति। पटसृष्टाविव अत्रापि कर्तृव्यतिरिक्तसाधनानि सन्त्येवेति भावः। तर्हि पटसृष्टौ यथा सदृशसाधनानां स्वातन्त्र्येणैव साधनत्वम् तथा अत्रापि स्यादिति चेत् न तथा। "यथा प्राणादिरिति" तत्र शरीरेन्द्रियादिकं यथा "यः प्राणे तिष्ठन्" इत्यादेः ईश्वरेण अनुप्रविष्टत्वात् न स्वतन्त्रम्। तस्मात् सर्वस्य साधनस्य भगवदनुप्रवेशेनैव सत्तादिकम् इति भगवतः केवलस्य स्वतन्त्रकारणत्वं नान्यस्येति अधिकरणार्थसंक्षेपः।

तदेवं वेदान्तसूत्राणां स्वतन्त्रकर्त्रेक्ये गुणपरिपूर्णे ब्रह्मणि तात्पर्यमिति सिद्धम् ॥

# उद्भृतग्रन्थसूची -

- ब्रह्मसूत्रमध्वभाष्यम्, अखिलभारतमाध्वमहामण्डलप्रकाशनम्, बङ्गलूरु, 1968
- 2. सिद्धान्तिबन्दुः, श्री मधुसूदनसरस्वती, चौखम्बाप्रकाशनम्, वाराणसी
- 3. द्वैतपराण्येव खळु ब्रह्मसूत्राणि, सत्यध्यानतीर्थः, उत्तरादिमठः, बाङ्गळुरु

# न्यायद्र्शनविकासे कतिपयसंभावनाः

वीरनारायण पाण्डुरङ्गी

### आमुखम्

भारतीयतत्त्वचिन्तनपरंपरायां स्वमात्रासाधारणीं समुच्चां स्थितिम् अवगाहेते प्रमाणतन्त्रं पदतन्त्रं च। तदिदं युगलं पूर्वपश्चिम-सह गणितं सत् कर्कशमतिभेद्यां चतुरशास्त्रीं मीमांसाभ्यां घटयन्ति भारतीयविद्यासु । अत्रैव च साहितीप्रभृतयः कलाः विमलकोमलिधयां विलासभूमिरिव परिगणिता। कुशाग्रशेमुषी-कैकाधिगम्ये इमे शब्दान्वीक्षिकीतन्त्रे अत्यर्थम् अल्पैरक्षरैः गुम्फिते अनेकरहस्यार्थैर्गम्भीरे अध्येतृणां दुरवगमे प्रसिद्धे। एतादृशि शास्त्रे नदीष्णता न वा अल्पैस्तपोभिरासाद्यते. न च अपरिचरित-सदाचार्यचरणैरर्थयितुं वा शक्यते। अतः खळु विविधेषु विद्याक्षेत्रेषु बहुभिर्विशेषज्ञैराकीर्णेष्विप शास्त्रीयाः पण्डिताः अङ्गुलिगण्याः द्वित्राः पञ्चषा वा लक्ष्यन्ते। इमानि शास्त्राणि दुर्भेद्यदुर्गाणीव अमितमतिबलनिरपेक्षं सुतरामजय्यानि । शास्त्रेष्वमीषु अहतगतियुता विद्वांसो लोके पुरा गीष्पतिदुरासदं संमाननमासद्न् । तादृशाम् एतर्हि पण्डितपरंपरा भीष्मग्रीष्मशोषितसलिला सरिदिव तन्तनृः जिज्ञासून् अलमाष्णावयितुमनलं कदाचित् शान्तं पापं शुशुक्षति।

सेयं चतुस्त्रन्त्री फणिफणितिमणिभिरुज्ज्वलेन व्याकरणशास्त्रेण सदा विहितसदावलम्बना वर्विति । व्याकरणशास्त्रस्यास्य इतरशास्त्रीयेष्विप यथावसरमनुशासनं सर्वथा सर्वेरङ्गीकार्यम्, अङ्गीक्रियमाणं चेति न केवलं शास्त्रानुशीलिनो विपश्चिदपश्चिमा, अपि तु पाश्चिमा अपि विद्वांसो बोबुधित । विश्वस्मिन् जगत्यस्मिन् समादिमं व्याकरणिमदं पाणिनीयं स्वोदितकाले अधिभारतमुपभारतं च लोकेषु संस्कृतिमया व्यवहरत्सु सर्वादेयमिभनन्दनीयं च, गलित काले प्राकृतभाषासु संस्कृतोद्भृतप्रभावितासु अपि एकोनविंशशताब्द्याम् आङ्ग्लभाषाप्रवेशं यावत् इतरभाषीयैः व्यवहार्यतामिधिष्ठिते सर्वसंमान्यमेव ववृते । यद्यपि अधुनातननानाभाषाव्याकरणानामधीत्यां तावत् नेदं व्याकरणं प्राधान्यमश्चते, तथापि परिचितैतद्भ्याकरणसर्वतोमुखसौष्ठवैः भाषाविद्धिः इदानीमप्येतत् सभिक्तश्चद्धं श्लाघ्यते । परमतः पाश्चात्त्यैः भाषाविज्ञैः भाषाशास्त्रं पाणिन्यनुग्रहोपक्रममास्थीयते ।

यद्यपि व्याकरणशास्त्रमेव शब्दव्यािक्रयानुशासनम् अधिष्टे तथािप कारकार्थनिर्णयः समस्तपदार्थानुगमफिक्कका इत्यादयः केचन विषया एतदितिक्रम्य नैयाियकािदरीितमिप अलन्तरामवगाहन्ते। किंच अर्वाचीनैः नैयाियकैः आकाङ्का-शाब्दबोधािद्षु अतिमात्रम् अतिशियतम्। ततश्च षोडशशताब्दीतः व्याकरणं न्यायेन वादावािद समाचरदेव अभ्यवर्धत। महाभाष्य-वाक्यपदीयाभ्यामलं समृद्ध्या लिम्भितिमदं शास्त्रं भूषणसार-लघुमञ्जूषािदिभिः अर्वाचीनैरिप ग्रन्थैः अलन्तरां प्रमेयपिरशोधने पराक्रान्तिमत् कृतम्।

आदशमशताब्द्याः बौद्धैः, आषोडशशताब्द्याः मीमांसकैः, ततः पुनर्वेयाकरणैः प्रमेयविचारे विरुन्धाना एव नैयायिका स्वशास्त्रमभिवृद्धिं

लम्भयाम्बभूविरे इति प्रसिद्धमेव। नैयायिकानां शाब्दम् अधिकृत्य वैयाकरणैः साकं वाग्युद्धं तत्त्वचिन्तामणितद्भ्याख्यानेषु आख्यातवाद-शब्दशक्तिप्रकाशिका-व्युत्पत्तिवादप्रभृतिष्वपि ग्रन्थेषु लक्ष्यमाणिमदं प्रमाणयति यत् परस्परवादिवजगीषुभिः विचारप्रवाहः बहुलीकृत इति। इत्थिमदानीमिप शास्त्रगोष्ठीषु नैयायिकानां वैयाकरणानां च वादकेलिः सुदर्शा भवत्येव।

## प्रत्यग्रविचारस्यावश्यकता

सर्वसंप्रतिपन्नमिदं यत् उत्तरोत्तराभिवृद्धिः नवीनपरानुपन्न-विचारपरंपराधीनेति। न हि स्वोपक्रमाभावे केवलं परप्रवर्तनया किमिप वस्तु स्थेमानमिधगच्छित। न्यायव्याकरणिविदुषां प्राचां नूत्ननूत्निवचारतुन्दिला वादखेला खल्ल तान् तच्छास्त्रं मानवीयेतिहासे उच्चैः प्रातिष्ठिपत्। "अति सर्वत्र वर्जयेत्" इति न्यायानुगुणं न्यायशास्त्रे अत्यिभमानः तच्छास्त्रेषु दुर्ज्ञेयत्वारोपश्च तच्छास्त्रकाराणां दुर्विजेयत्वारोपश्च नव्यभव्यचिन्तनधारोपरोधेन अपराध्यित इति निश्चेतुं न विलम्ब्यते केनाप्यमूढेन। नव्यन्यायशास्त्रस्य इतिहा परमन्यथा वरीवृतीति। प्राचीननैयायिकैः शिरसा श्लाघ्यमानाः सिद्धान्ताः सधृति तिरस्कुर्वद्भिः सत्यपराक्रमैः पण्डितैः खल्ल कारणभूतैः अभावि नव्यन्यायप्रादुर्भावे। वस्तुतः न्यायशास्त्रं स्वरूपत एव युक्तिमवलम्ब्य प्रवर्तते, न तथा अयुक्तिशोधितं शब्दम्। इत्थम् अनन्यादशं सयुक्तिकनूत्नचिन्तनाय अवकाशदानादिना पण्डितान् उपकुर्वाणं केवलं न्यायशास्त्रं सर्वदर्शनविमर्शने उत्कृष्टतरं राराष्टि। रेखामात्रमपि क्षुण्णात् वर्त्मनः पदम् अव्यतियद्भिः कर्ममीमांसकैः

ब्राह्मैश्च निरायासमेव नव्यन्यायसृष्टमृष्टा भाषा, स्वमतस्थेम्ने कतिपयन्यायराद्धान्ताश्च समाराद्धाः ।

उदयन-गङ्गेश-भासर्वज्ञ-वल्लभ-रघुनाथप्रभृतिभिः निजोपऋममेव सिद्धान्तः पर्यष्कारि। न हि उदयनोदितमेवानूचानेन गङ्गेशेन तत्त्वचिन्तामणिः चिन्तितः, न च तथा रघुनाथेन दीधितिः। अतः खल्ल समभाणि गदाधरेण "न हि कस्यचित् ग्रन्थकृतो विपरीतलेखनं युक्तिबलात् वस्तुसिद्धौ बाधकम्" इति।

पुराणानामेवाचार्याणां प्रामाणिकत्वे नागेशस्य निराकाङ्क्का मञ्जूषा न खलु शास्त्रपरंपरयामन्वयं लब्धुमर्हा स्यात्। शंकराचार्यस्यैव ब्रह्मसूत्रेषु एकाधिकारे सित भास्कर-रामानुज-मध्वादीनामाचार्याणां भाष्यप्रणयनवैयग्री सर्वमतेन अस्थाने स्यात्। अन्विताभिधानाभिधानः सिद्धान्तः नास्मन्मितिक्षणे दक्षोऽभविष्यचेत् गुरुर्गुरुः शाबरं भाषितमवधूतरूढपरंपरं न व्याख्यास्यत्। इत्थं सर्वत्र शास्त्राणां पुरोगितः प्रत्यग्रचिन्तनेनैव संभाविनी। गृहान्तरस्थितानां रत्नकोशानाम् अपरिज्ञानाद्वा ज्ञात्वापि तेषाम् अस्वीकाराद्वा यो हि वराकः साहंकारः स्वगृहमात्रं रत्नैकभाण्डागारं मन्यते, तस्य पुत्रपौत्रादय एव परगृहस्थरत्नलालसया तं परित्यजन्ति उपहसन्ति च।

गदाधरं नागेशं वा विधवितुं नापेक्ष्यते अतिमानुषः पाण्डित्यप्रकर्षः । कालो ह्ययं निरविधरेव प्रसूतपदार्थपरीक्षणे निष्पक्षः निर्णेता । न तु तात्कालिकी आलोचकालोचितयोः विद्वत्सु प्रतिष्ठा । आलोचनस्य मिथ्याग्रहग्रस्तत्वे पण्डिताः स्वयं तत् तृणाय मन्येरन् । "मयि जीवित सित कथं गदाधरस्य नागेशस्य वा निरसनप्रयासः" इत्याद्यालापविलापाः गदाधरार्यस्य निरुपाधिकभक्तानामेव शोभन्ते, न पुनः परीक्षकाणाम्। तथा कथयन्तः "मूर्खश्च मकरश्चैव गृहीतग्राहिणावुभौ" इत्युक्तेः निदर्शनभूताः किं न भवेयुः। तथा च कथनं दुरिभनिवेशप्रकटनमात्रं वा किं न स्यात्। न वयं वाञ्छामो नव्ययुक्तीः प्रदर्शयन्तः जरद्गन्थभक्तान् पण्डितान् न तु प्रतिनिविष्टमूर्खजनचित्तमाराधयेत् इत्युक्तेर्विषयीकर्तुम्।

यदि कापि विद्याशाला प्राचीनैरेव ग्रन्थैः पाठ्यांशान् पूरियत्वा तुष्यति नूतनविकासं चावरुन्धे तर्हि सा निष्प्राणवस्तुशालेव, तत्रत्याश्चाध्यापकाः निष्प्राणदेहप्रसाधनपराः इव लक्ष्येरन्।

अतः एतावता सिद्धं यत् नवीनचिन्तनमेव शास्त्राभिवृद्धिहेतुः। एतद्भावेनैव उभे इमे शास्त्रे तथान्यान्यि शास्त्राणि क्षीयन्ते अद्य। अद्य अधीयानाः ग्रन्थाः तिसृभ्यः शताब्दीभ्यः ततोपि वा पूर्वं विरचिताः। ततः परं मन्त्रविशतभोगीव, उपरक्तभानुमानिव, दिवसधूसरशशीव शप्त इव पण्डितानां प्रातिभप्रभाव मिलनः कुण्ठितः पङ्गः अन्धश्च संजातः। यद्यपि बहूनि क्रोडपत्राणि एतच्छतकीयानि उपलभ्यन्ते तथापि तेषु महता श्रमेण अन्विष्यैव नूतनप्रमेयं वा नूतना शैली वा प्राप्येत। प्रायः सर्वाणि तानि गदाधरजगदीशादीनां प्राचामेव मतस्य उपोद्धिबलिषया शोधरूपाणि समर्थनपराणि च निबद्धानि। न तु मनागिप स्वीययुक्तिनिकषधृष्टतत्त्वप्रकाशनपराणि।

शतं वर्षाणि यावत् वयं न्यायशास्त्रे समानान्येव संस्करणानि रटामः । शोधस्यापि सैव गतिः । प्रत्यग्रता क्वचिदेव प्रदर्शिता । एतादृशे पर्युषिते अध्यापने ऋषिकुलसंभूतानां भारतीयानां बुद्धेः व्यापृतिः चन्दनकाष्ठस्य इन्धनकरणिमव, कल्पलतया कूपरज्जुनिर्माणिमव सत्यं वर्तते।

अधुना शास्त्रेषु परस्परं वादिववादसंवादाः शनैः शनैः दशामभूमिं लप्स्यन्त इव इति भाति। समेषामेव शास्त्राणामेतादृशीं दशां प्रति कतिचिदत्र हेतवः अक्षिलक्ष्यीभवन्ति।

तेषु प्रमुखं कारणद्वयं तावत् स्वकीयशास्त्रे अन्यशास्त्रेषु वा क्षोदक्षमाक्षेपाभावः, आधुनिकविद्वदुद्धाविताक्षेपेष्वौदासीन्यं च। अतः शास्त्रप्रवाहोयमहर्दिवं शोषमुपैति। तत्प्रतीकारश्च शास्त्रेषु नृतनाक्षेपापादनं, तत्समाधानं; शास्त्रेषु अन्तर्विरोधोद्धावनम्, तत्प्रतीकारः; बाह्योद्धावितदूषणमोषणम् इत्येतैरेव साध्यम्। किंचाधुनातनाः नैयायिकाः वैयाकरणाश्च ग्रन्थारूढेभ्यः नृतनाक्षेपेभ्यः, तथा आधुनिकदर्शनशास्त्रविशेषज्ञैश्च उत्थापितेभ्यः आन्यपर्यमेवावलम्बमाना दृश्यन्ते। उदासीनताकारणं च शास्त्रेषु एकवाक्यता-समुचितदिग्दर्शनयोरभाव एव।

संप्रतिपत्तव्यिमदं यत् यः पुरुषः केवलमेकस्मिन्नेव शास्त्रे श्रद्धाति-शयमाधत्ते तस्य कूपमण्डूकगितः भवित । उक्तं चारिन्दमचक्रवर्ति-महाशयेन "यो हि वराकः साहंकारः स्वगृहमात्रं रत्नैकभाण्डागारं मन्यते, तस्य पुत्रपौत्रादय एव परगृहस्थरत्नलालसया तं परित्यजन्ति उपहसन्ति च" इति । यथैव शास्त्रोषु गहना गभीरा च अधीतिरावश्यकी (depth) तथैव शास्त्रान्तराणामि सम्यक्परिचयः तदीयगुणदोषचिन्तनं चावश्यापेक्षितम् । केवलं यः एकस्मिन्नेव भागे शास्त्रे च क्रचिद्गहनां गितमामोति सः अल्पदेशव्यापी योजनगहनकूप इति न तादृशीं शोभामाप्रोति यादृशीं शोभां योजनविस्तीर्णं सरः आधत्ते। तस्मात् शास्त्रोपासकैः गहनैः विस्तृतैश्च भाव्यम्।

- 1. तत्र प्रायः शतद्वयीं यावत् क्रोडपत्रताण्डवेन अतिधूसरितमूल-ग्रन्थाध्ययनं नास्तीति नूतनप्रमेयाचिन्तने कारणम्। यद्यपि क्रोडपत्राणि तावत् नितान्तमेव बुद्ध्यतिशयमाद्धतीति सत्यं, तथापि न तेषां प्रमेयशोधने उपयोगबाहुल्यं, परिष्कारशोधन-परत्वात्तेषाम्। तथाच गदाधरजगदीशगोलोकभट्टरामशारूयादि-विदुषां नवीनग्रन्थान्विहाय पुनरेव न्यायभाष्यवार्तिकादिषु, किरणावल्यादिग्रन्थेषु आपादतलं च दीधित्यादिसहितमणिग्रन्थे च अधीतेषु नूनमेव प्रमेयविचारे महानालम्बः संप्राप्स्यते।
- 2. किंच प्राच्यग्रन्थस्थान् युक्त्यादिविरुद्धविचारान् कियन्तं यावत्कालं तथैवानुवर्तितुं शक्नुमः इत्यत्र जागरूकैर्भाव्यम्। "पुराणिमत्येव न साधु सर्वम्" इत्युक्तरीत्या नवीनापि युक्तिसिद्धा विचाराः आदरणीया एव। तेषु च केचन यथा पारिमाण्डल्यादीनां कारणत्वाभावसिद्धान्तः भाष्याद्यपरिशीलनमूलकः, नित्यद्रव्यस्यानाश्रितत्वसिद्धान्तोपि तथा, आकाशस्य श्रोत्रत्वमिति च तर्कविरुद्धो विचारः, नासाग्रवर्ति घ्राणिमत्यनाधारः सिद्धान्तः, चक्षुःश्रोत्रयोः प्राप्यकारित्वसिद्धान्तः, जन्यमात्रस्य कालोपाधित्वसिद्धान्तः, चार्वाकाणां प्रत्यक्षमात्रप्रमाण-कत्वप्रवादः इत्यादयः। युक्तिविरुद्धान् एतान्विहाय नव्याभिर्युक्तिभिः सर्वथा नूतनामेव गतिमाप्नुमः।
- अधिनिकविज्ञानेन स्पर्धयाच नूनमेव शास्त्राभिवृद्धिः इति ।
   आत्मास्तित्वादिविषये प्राच्योक्तयुक्तीः अपहासेन दूरीकुर्वतो

वैज्ञानिकान् प्रत्यायितुं केचन मार्गा अन्वेषणीयाः। यथा "प्रेत्याहाराभ्यासकृतात् स्तन्याभिलाषात्", "वीतरागजन्मादर्शनात्" इत्यादिसूत्रैः शिशोः स्तन्यपानादिना प्राक्तनजन्मादिकं सिध्यतीति प्राचामाशयः अयुक्तः, मनुष्यशरीरगतजीवकोशैरेव तदुपपत्तेः इति वैज्ञानिकाः। यद्यपि जातिस्मरादिकं च कथमपि नोपपादियतुं शक्तास्ते, तथापि प्राचीनयुक्तिरपि समर्थनीयैव।

- 4. एतदुद्देश्यपरिपालनार्थं नूतनानां प्राच्यानां वा सारग्रन्थानामेव पाठनादिषु नियोगः। तदर्थं नूतनानां पाठ्यग्रन्थानां निर्माणं चावश्यकतरमेव, यानि च पाठ्यपुस्तकानि विषयाधृतानि भवेयुः (content based) नतु पङ्क्याधारेण (not text based) । परिष्कारादिपद्धतिज्ञानार्थं व्युत्पत्तिप्राप्त्यर्थं च पृथगेव प्रणालीग्रन्थः रचनीयः यस्यैकस्य पठनेनैव प्रायः परिष्कार-अनुगमादिकं सुगमं भवेत्, स्वैरं च गतिर्भवेत्।
- 5. पाश्चात्त्यदर्शनशास्त्राणामि अस्मदीयपाठ्यक्रमे विनियोगः करणीयः, तावतापि तदुक्तयुक्तिभिः सह युद्धेन नूतनतथ्यानाम् आविष्करणं भवेत्।
- 6. एतद्रीत्या अधिकाधिकपठनाय योस्मदीयानां पाठ्यक्रमः सः पञ्चवर्षात्मकः अतीव न्यूनः सम्यक्पाण्डित्यसंपादने। पाठ्यक्र-माणामाधिक्यसंपादनार्थं समयाविधरिप वर्धनीयो भवति।
- तदेवं परिपालने किंचिदिव नूतनपथपरिवहनं शास्त्राणां भवतीति संभाव्यते।

तेषां च कतिपयशोधपरियोजनानां बिन्दुमात्रेण निर्देश एवं भवति-

- 1. वैशेषिकसिद्धान्तानां गणितीयपद्धत्या विमर्शः संपूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालयः।
- 2. वैशेषिकसिद्धान्त का पद्धतिमूलक विमर्श विश्वंभर पाहि।
- 3. आधुनिकप्रतीच्यदार्शनिकैस्साकं संवादेन नूनततथ्यानामावि-ष्कारः । यथा रसेलमहाशयस्य प्रोपोसिषन् विषयमधिकृत्य विचारगोष्ठी आयोजिता पुणेनगरे ।
- 4. पुनर्जन्मादिविषये जीन् इत्यादिनूतनविषयानिधकृत्य आधुनिक-जीवविज्ञानेन सह विमर्शः।
- 5. प्रमाणशास्त्रविषये ज्ञानादिनूतनविषयानिधकृत्य आधुनिकजीव-विज्ञानेन सह विमर्शः । यथा निर्विकल्पकादिविषये ।
- 6. आचार्यनवज्योतिसिंहादिरचिताः नव्यवैशेषिकपदार्थाः क्रमादयः।
- 7. यथा आधुनिकतर्कशास्त्रशिक्षणं, तथैव आधुनिकपद्धत्यनुसारेण प्रौढशालासु न्यायशास्त्रीयपदार्थशिक्षणम् यथा वि.एन्.झा महाशयस्य प्रयत्नाः।
- 8. नव्यन्यायाधारितगणकयन्त्रीयतन्त्रांशनिर्माणम् यथा ऐ.ऐ.ऐ.टि हैदराबादादिसंस्थासु कृतमस्ति ।

# स्थानिवत्सूत्रार्थविमर्शः

स्वामी जपसिद्धानन्दः

**लक्ष्यम्-** "स्थानिवत्सूत्रार्थविमर्शः" इत्यस्य निबन्धस्य लक्ष्यं तावत् "स्थानिवदादेशोऽनिल्विधौ" इति सूत्रस्य यथासामर्थ्यम् अध्ययनम्, अधीतार्थस्य सरलम् उपस्थापनं च।

शोधप्रविधिः- अत्र सूत्रसङ्ख्योल्लेखे आदावष्टाध्याय्याः पुनः सिद्धान्त-कौमुद्याश्च ऋमिकसङ्ख्या दर्शिता। मध्येनिबन्धमुदाहतौ आश्रित-ग्रन्थावलौ च एम्.एल्ल.ए पद्धतिः संस्कृतोचितविपरिणामैः संश्रिता। परिभाषादिसङ्ख्यापि निवेशिता अध्येतृणामञ्जसा बोधाय।

#### उपऋमः

श्रीमद्वेदपुरुषस्य मुखस्थानीयं पदशास्त्रम् । तत्र पाणिनीयं श्रेष्ठम् । शास्ति हि शब्दान् लोके वेदे च । धर्मसाधनत्वञ्चास्य महत्त्वे हेतुः इति साम्प्रदायिकाः । साम्प्रतिकास्तु संवीक्ष्य सङ्गणकयन्त्रमित्रत्वम् अस्य पारम्यं जेगीयन्ते । पाणिनीयाष्टके षाङ्विध्यं सूत्राणां विदितचरम् । अतिदेशः तत्र अन्यतमः प्रकारः । स्थानिवत्सूत्रम् अतिदेशेषु प्रधानम् । सूत्रस्य पूर्णं स्वरूपम् "स्थानिवदादेशोऽनि्वधौ" इति । प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे षद्वञ्चाशं सूत्रम् इदं समग्रं शब्दशास्त्रम् अधिकुरुते । आ बहोः कालात् पण्डिताः अस्य पर्यालोचने व्यापारयन्तः आत्मानं धन्यम् अमन्यन्त ।

योगोऽयं लोकात् शास्त्रतश्च सिद्धः इत्यादिः आक्षेपः महाभाष्यकृता भगवता पतञ्जलिना समर्थं समाधायि। लक्ष्यैकचक्षुष्केण तेन सूक्ष्मेक्षिकया सूत्रपद-सार्थक्य-विमर्शः विहितः। अपिच अध्येतृ-मत्युत्तेजनाय क्वचित् सूत्रं सयुक्ति प्रत्याख्यायि। प्रकृतसूत्रे स्थानि-वदादेशः इत्यंशस्य प्रयोजनं सुविचार्य अन्त्ये स्पष्टप्रतिपत्त्यर्थः, उत्तरत्र अनुवृत्त्यर्थश्च इति दर्शितम्। न च तेन शास्त्रस्य अनुपादेयता आशङ्क्या सूत्रभङ्गप्रसङ्गः वा। "वृद्धिरादैच्"१.१.१/१६ इत्यत्र भाष्योक्तं स्मरणीयं- "प्रमाणभूत आचार्यो दर्भपवित्रपाणिः शुचाववकाशे प्राङ्गुख उपविश्य महता प्रयत्नेन सूत्राणि प्रणयति स्म। तत्राशक्यं वर्णेन अप्यनर्थकेन भवितुं, किं पुनिरयता सूत्रेणे"ित। तथैव "इको यणिच"६.१.७७ इत्यत्र सिद्धान्तितञ्च "सामर्थ्ययोगान्न च किञ्चिदस्मिन् पश्यामि शास्त्रे यदनर्थकं स्यादि"ति<sup>2</sup> एवम्भूतं भाष्य-वचनं श्रद्दधानैः समग्रमेव शास्त्रं समादरणीयिमिति शिष्टसम्मतं मतम्।

## सूत्रगतपदानां व्युत्पत्तिः

त्रिपदात्मकेऽस्मिन् सूत्रे स्थानिवत् आदेशः अनिल्विधौ इति पदच्छेदः। स्थानिवदित्यव्ययम्। आदेशः इति पुँछिङ्गप्रथमैक-वचनान्तम्। अनिल्विधौ इति पुँछिङ्गसप्तम्येकवचनान्तम्।

स्थानम् - अत्र सूत्रे भावसाधनः स्थानशब्दः। ष्ठा गतिनिवृत्तौ इत्यस्माद् भौवादिकात् धातोः अकर्मकात् अनिटः परस्मैपदिनः स्थितिः इत्यर्थे "भावे" ३.३.१८ इत्यधिकारपठितेन "ल्युट् च"

 $<sup>^{1}</sup>$  शास्त्री भार्गवः । भागः १. प्.१६०  $^{2}$  शास्त्री भार्गवः । भागः ५. प्.७८ ।

३.३.११५ इत्यनेन ल्युट्प्रत्यये स्थानम् इति। "भावे ल्युडन्तः"<sup>3</sup> इति लिङ्गानुशासनेन भावल्युटा निष्पन्नः स्थानशब्दः क्लीबः।

अत्र विषये कैयटोक्तमनुसन्धेयम् । "षष्ठीस्थाने योगा" १.१.४९/३८ इत्यत्र अन्येषां मतमनूद्य उररीकरोति- "अन्ये त्वाहुः- भ्रस्जो रोपधयो रमन्यतरस्याम् ६.४.४७/२५३५ - भ्रस्जः रेफस्य उपधायाश्च स्थाने रमागमो वा स्याद् आर्धधातुके । इत्यादौ रोपधादीनाम् आनर्थक्याद् भावसाधनः प्रसङ्गवाची स्थानशब्दः आश्रीयते । तेन अस्तेः प्रसङ्गे- अस्तेः प्राप्तौ भूः प्रयुज्यते इत्यर्थः संपद्यते । स्वाभाविको अस्तेरप्रयोगः आर्धधातुके भूशब्दस्य च प्रयोगः अनेन प्रकारेण अन्वाख्यायते" इति ॥ तत्रैव उद्योतकृताऽपि अद्योति - "शब्दिनत्यत्वभङ्गापत्त्या स्थानशब्दो निवृत्तिवाची नोपपद्यते इति भावः" इति ॥ सर्वोऽप्ययमर्थः अस्मिन्नपि सूत्रे उपादेयः ।

स्थानी - स्थानम् अस्य वर्णस्य (शब्दस्य वा) अस्ति इत्यर्थे "अत इनिठनौ" ५.२.११५/१९२२ इति सूत्रेण इनिप्रत्यये स्थानिन् इति रूपम्। स्थानिन् इत्यस्य स्थितिमान् इत्यर्थः। स्थितिमान् प्रसङ्गवान्। कीदृशः प्रसङ्गविशेषः अत्र शास्त्रे ग्राह्यः इति विषये शास्त्रज्ञैः प्रौढ्या पर्यालोचितम्। ततः निदर्शनमुद्रया पश्चात् किञ्चित् प्रस्तूयते सचित्रं प्रदर्श्यते च। स्थानी इत्यत्र वर्णविशेषणत्व-निबन्धनं पुंस्त्वम्। "अन्यः स्थानी, अन्यः आदेशः।" इत्यादिभाष्यप्रयोगाच्च।

 $<sup>^3</sup>$  झा, नरेश । सू. ११९, पृ.४५  $^4$  (शर्मा, गिरिधरः । भागः ३, पृ.३५०)  $^5$  शास्त्री, भार्गवः । भागः १, पृ. ४०८

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> शास्त्री, भार्गवः । भागः१, पृ.पृ. ४०८-४०९ <sup>7</sup> शास्त्री, भा । भागः१, पृ.४४५

स्थानिवत् - स्थानिना तुल्यं कार्यं प्रामोति इत्यर्थे "तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः" ५.१.११५ इति वितप्रत्यये स्थानिविदिति रूपम्। तस्य "तद्धितश्चासर्वविभक्तिः"१.१.३८ इति सूत्रेण अव्ययसंज्ञा। तेनतुल्यंसूत्रे 'तेन' इत्यत्र "तुल्यार्थेरतुलोपमाभ्यां तृतीयान्यतर-स्याम्" २.३.७२ इत्यनेन तृतीया। तृतीयान्ताद् वितः यत्र सूत्रे निर्दिश्यते तत्र प्रायेण तत्स्थानिककार्याणि, तिन्निमित्तककार्याणि च अतिदिश्यन्ते। अत्र स्थानिशब्दः तत्कर्तृककार्यप्राप्तौ लक्षणया वर्तते। ततः स्थानिवत् इत्यस्य स्थानि-कर्तृक-कार्य-प्राप्ति-तुल्या कार्यप्राप्तिः इत्यर्थः। अतः आदेशः स्थानिविदित्यस्यार्थः स्थानिकर्तृक-कार्य-प्राप्ति-तुल्य-कार्य-प्राप्तिमानादेशः इति फलति।

आदेशः - आङ्पूर्वकात् दिश अतिसर्जने इति धातोः तौदादिकात् सकर्मकात् अनिटः उभयपदिनः आदिश्यते असौ इत्यर्थे "अकर्तरि च कारके संज्ञायाम्"(३.३.१९) इत्यनेन कर्मणि घित्र आदेश इति रूपम्। "घञबन्तः" इति लिङ्गानुशासनात् पुंस्त्वम्। आदेशः आद्योच्चारणरूपेषु उपदेशप्रकारेषु अन्यतमः। सः द्विधा - भावरूपः, अभावरूपश्च। भावरूपः "अस्तेर्भूः" (२.४.५२) इत्यादिभिः सूत्रैः धात्वादेशः, "किमः कः" (७.२.१०३) इत्यादिभिः अङ्गादेशः, "ठस्येकः" (७.३.५०) इत्यादिभिः प्रत्ययादेशः, "बहुवचनस्य वस्रसौ" (८.१.२१) इत्यादिभिः पदादेशः इत्येवं बहुप्रकाराः भावरूपादेशाः। अभावरूपः "सुपो धातुप्रातिपदिकयोः" (२.४.७१) इत्यादिभिः लुगादेशः, "जुहोत्यादिभ्यः दुशः" (२.४.७५) इति क्ष्वादेशः, "जनपदे लुप्" (४.२.८१) इत्यादिभिः लुबादेशः,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> झा, नरेश। सु.३६, पृ.२२

"लोपो व्योर्विल" (६.१.६६) इत्यादिभिः लोपादेशः। पुनश्च आदेशः द्विप्रकारः - प्रत्यक्षः आनुमानिकश्चेति। प्रत्यक्षः "एरुः" (३.४.८६) इत्यादिः, आनुमानिकः 'तेस्तुः' इत्यादिः। अस्मिन् सूत्रे आदेशपदेन सर्वेषाम् आदेशानां सङ्ग्रहः।

अलाश्रयः - अलमाश्रयते अलाश्रयः । अल् इति वर्णवाची । माहेश्वरसूत्रेषु सर्ववर्णग्राहकः "अल्" इति प्रत्याहारः । प्रत्याहाराणां तदन्तः पतितेषु वर्णेषु एव राक्तिः , समूहे राक्तिः नाङ्गीक्रियते प्रयोजनाभावात् । आङ्पूर्वकात् श्रिञ् सेवायाम् इति धातोः भौवादिकात् सकर्मकात् सेटः उभयपदिनः अलम् आश्रयते इत्यर्थे पचादेराकृतिगणत्वात् "नन्दिग्रहिपचादिभ्यो ल्युणिन्यचः" (३.१.१३४) इत्यनेन अच्यत्यये अलाश्रयः इति रूपम् । "घाजन्तश्च" इति पुंस्त्वम् । अलाश्रयः इत्युक्ते वर्णम् आश्रितः (विधिः) इत्यर्थः । अलाश्रयो विधिः इति करिष्यमाणे समासे पुँल्लिङ्गविधिशब्दस्य विशेष्यत्वात्, तत्र विशेषणभूतः अलाश्रयशब्दः अपि पुँल्लिङ्गः । अयं विग्रहः भाष्यानुरोधी । कैयटस्यु "एरच्" (३.३.५६) इत्यनेन कर्मार्थे अच्-प्रत्ययं कृत्वा आश्रयशब्दं व्युत्पाद्य, अल् आश्रयः यस्य सः अलाश्रयः इति बहुवीहिसमासेन रूपं व्यधात् ।

अनिल्विधो - विधीयते इति विधिः । विपूर्वकात् डुधाञ् धारणपोषणयोः इति धातोः आदादिकात्सकर्मकादिनटः उभयपिदनः आकारान्तात् "उपसर्गे घोः किः" (३.३.९२) इति सूत्रेण कर्मणि अर्थे किप्रत्यये विधिः इति रूपम् । "क्यन्तो घुः" इति लिङ्गानुशासनात्

<sup>9</sup> झा, नरेश। पृ.३७ <sup>10</sup> झा, नरेशः। सू.४१, पृ.२३

पुंस्त्वम् । अलाश्रयो विधिः अल्विधिः । "विशेषणं विशेष्येण बहुलम्" (२.१.५७) इत्यनेन कर्मधारयसमासे, "शाकपार्थिवादीनां सिद्धये उत्तरपदलोपस्योप-सङ्ख्यानम्" इति वार्त्तिकेन आश्रयशपदसेय लोपे अल्विधिः इति रूपम् । अल्विधिः इत्युक्ते वर्णाश्रितं कार्यम् इति अर्थः । न अल्विधिः अनल्विधिः, तस्मिन् अनल्विधौ इति रूपम् । "परविश्लं द्वन्द्वतत्पुरुषयोः" (२.४.२६) इति सूत्रेण अनल्विधिः इति पुँल्लिङ्गः शब्दः । अत्र सप्तमी वैषयिकी, नञ् प्रसज्यः ।

# सूत्रस्य सरलार्थः

"स्थानिवदादेशोऽनिल्विधौ" (१.१.५६) इत्यत्र द्वौ भागौ स्थानिवदादेश इति विध्यात्मकः, 'अनिल्विधौ' इति निषेधरूपश्च। वैयाकरण-सिद्धान्तकौमुदौ भट्टोजिदीक्षितेन इत्थं व्यधायि "आदेशः स्थानिवत् स्यात्, नतु स्थान्यलाश्रयविधौ" इति । प्रौढग्रन्थेषु भाष्यपर्यन्तमधीत्य समग्रं सूत्रार्थमधिगम्य एतद्वाक्यं पुनः पठ्यते चेत् वृत्तेर्महत्त्वं गम्येत । दीक्षितमहाभागस्य वृत्तयः प्रायेण भाष्यार्थसाराभिषवरूपाः । सूत्रकल्पानि तद्वत्तिवाक्यानि अध्येतारः अनुसन्देधीयेरन् ।

विध्यंशः - सूत्रे 'स्थानिवदादेश' इति विध्यंशः । 'आदेशः स्थानि-तुल्यो भवती'ति तदर्थः । स्थानिनि विद्यमानाः कार्यप्रवृत्तिप्रयोजकाः धर्माः आदेशे अतिदेष्टव्याः इति यावत् । ततः निमित्त- सद्भावात् तत्तच्छास्रोण कार्यं प्राप्यते इति सिद्धान्तः । किंविधः आदेशः स्थानिवत् स्यात्? धात्वादेशः, अङ्गादेशः, लोपादेशः इत्येवं सर्वोऽपि आदेशः स्थानिवत् स्यात् । आदेशः प्रत्यक्षानुमानिकभिदा पुनर्द्धिधा । तयोरपि अत्र सङ्गहः । यत्र यत्र स्थानिवद्धावेन प्रयोगः निर्वोढव्यः तत्र सर्वत्र आदेशः स्थानितल्यः आपादनीय इत्यभिप्रायः । आदेशमात्रं यथा स्थानिवतस्यादिति आशयेन एव सामान्यवचनं दीक्षितवृत्तौ 'आदेशः स्थानिवत् स्यादि'ति ।

निषेधांशः - अनिल्विधौ इतीदं बह्वर्थसमर्थं पदम्। सूत्रे अयं निषेधात्मकः भागः, नञः प्रसज्यत्वात्। "प्रसज्यस्तु निषेधकृत्" इत्युक्तम्। तथाच तल्लक्षणम् - "अप्राधान्यं विधेर्यत्र प्रतिषेधे प्रधानता। प्रसज्यप्रतिषेधौऽसौ क्रियया सह यत्र नञ्॥" (झळकीकर। पृ.५८४) इति॥ "निषेधाश्च वरीयांसः" (शास्त्री, सदाशिव। प.शे.। परिभा.१२१, पृ.२६३) इति न्यायेन अनिल्विधौ इत्येतत् अस्मिन् सूत्रे अतिशयप्राधान्यम् आवहति। अनिल्विधपदस्य अर्थग्रहणम् अन्तरा स्थानिवद्भावः क भवति क न इति निर्णेतुं न शक्यते। स्थानिवद्भावनिश्चयम् विना सूत्रान्ताराणां प्रवृत्तौ सन्देदिह्यते मनः। अतः अनिल्विधिपदार्थः सुष्ठु अवगन्तव्यः। अनिल्विधौ इत्यस्य 'अल्विधिविषके कार्ये कर्तव्ये आदेशः स्थानिना तुल्यः न भवति' इत्यर्थः। स्थानिगतधर्मान् आदेशः न प्रामोति इति यावत्। एवं च - 'आदेशः स्थानिधर्मान् लभते, अलाश्रिते कार्ये कर्तव्ये तु न लभते' इति फलितार्थः। तदुक्तं दीक्षितवृत्तौ - 'न तु स्थान्यलाश्रयविधौ' इति।

#### स्थानपदार्थः

प्रसङ्गशब्दार्थः - स्थानं प्रसङ्गः इत्युक्तम् । कः प्रसङ्गः? उच्चारणस्य अवसररूपः प्रसङ्गः । कस्य उच्चारणम्? वर्णानां शब्दानां वा । ते च द्विविधाः प्रसक्ताः आदिश्यमानाश्च । यः पूर्वतः सिद्धः सः प्रसक्तः । प्रसक्तस्य स्थाने यः अन्यः अभूतपूर्वः विधीयते सः आदेशः । तदुक्तं भाष्ये - "स्थानी हि नाम – यो भूत्वा न भवति । आदेशो हि नाम

योऽभूत्वा भवति" (शास्त्री, भार्गवः। भागः१, पृ. ४५३) इति। एवञ्च उच्चारणावसररूपः प्रसङ्गः यस्य अस्ति सः स्थानी।

सुधीभिः उपास्यः (हरिः) इति समासे संहितायाः नित्यत्वात् सुब्छिकि 'सुधी उपास्य' इत्यवस्थायामीकारः प्रसक्तः, पूर्वतः सिद्धः, यकारः आदेशरूपः अभूतपूर्वः। प्रसङ्गः उभाभ्यां सम्बध्नाति। 'सुधी+उपास्य' इत्यत्र ईकारयकारयोः उच्चारणस्य अवसरः। उभयोः उच्चारणविषयीभूतः प्रसङ्गः। स एव प्रसङ्गः स्थानशब्देन व्यपदिश्यते। एवम्भूतप्रसङ्गवान् स्थानी। अयं सरलः बालोपयोग्यर्थः। नानेन समतोतुष्यन्त दोषज्ञाः। स्थानपदार्थं परिचिकीर्षन्तः पण्डिताः तद्र्थानुसन्धानमनुवर्त-याञ्चकुः। स्थानपदस्य लक्षणं द्रविष्ठम् आपिपाद्यिषन्तः नव्यन्यायभाषाप्रवाहाधिरूढं चिन्तनं प्रवर्तयामासुः। शास्त्रार्थ-रत्नावल्यादौ ग्रन्थे सूत्रस्यास्य अर्थनिष्कर्षार्थमास्थितः प्रयत्नातिशयः वैदुष्यम् अधिजिगमिषुभिः आत्मसात्चिकीर्षितव्यः। प्रौढविचाराः ते तत्रैव ग्रन्थेषु द्रष्टव्याः। निदर्शनार्थमत्रात्यल्पं प्रस्तूयते।

स्थाने प्रसङ्गे साधुराब्दिवषणी बुद्धिः असाधुराब्दिवषियणी बुद्धिश्र प्रवर्तते। शास्त्रम् असाधुराब्दिवषियणीं बुद्धिं संहृत्य साधुराब्दिवषियणीं प्रवर्तयिति। ततः साधुराब्दप्रयोगो भवित इत्ययं सामान्यतः ऋमः शब्दानुशासनस्य। 'सुधी उपास्य' इत्यत्र "इको यणिच" (६.१.७७/४७) इति सूत्रेण ज्ञानद्वयं बोध्यते - इकारोच्चारणम् असाधु, यकारोच्चारणं च साधु इति। तत्र प्रथमं ज्ञानं भ्रमः, द्वितीयं प्रमा। भ्रमविषयः न प्रवृत्तिजनकः। अतः सुधीउपास्य इत्यस्य भ्रमविषयत्वात् तादृशप्रयोगकरणे

प्रेक्षावतां प्रवृत्तिः न स्यात्। भ्रमात्मकज्ञानबोधने इदम् एव फलम्। ततः प्रमात्मकज्ञानविषये प्रवृत्तिः भवति, सुध्युपास्य इति कृतसन्धिः प्रयुज्यते। एवञ्च 'सुधी उपास्य' इत्यत्र "इको यणचि" (६.१.७७/४७) इति शास्त्रं द्विविधं ज्ञानं बोधयति -

- 1. अजव्यवहितपूर्वत्वविशिष्ट-इक्कर्मकोच्चारणं साधु इति ज्ञानं भ्रमः।
- 2. अजव्यवहितपूर्वत्वविशिष्ट-यण्कर्मकोच्चारणं साध्विति ज्ञानं प्रमा।

### भ्रमनिरूपणम्

प्रथमं यद् भ्रमात्मकं ज्ञानं तस्य एवं विश्लषणम्- साधुत्वप्रकारक-भ्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतावत् अजन्यविहतपूर्वत्व-विशिष्ट-इक्क-र्मकोच्चारणम् इति । इदं प्रथम-ज्ञानस्य स्वरूपम् । (वत्प्रत्ययात् पुर्वं विशेषणं तदुत्तरं विशेष्यम् इति विवेकः ।) एवञ्च अस्मिन् ज्ञाने -

- 1. विशेष्यद्लम् अजव्यवहितपूर्वत्वविशिष्ट-इक्कर्मकोच्चारणम्
- 2. प्रकारदलम् साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यता विशेष्यदले इक्कर्मकोच्चारणिमत्यत्र विशेष्यम्- उच्चारणम् । विशेष्ये विशेष्यता वर्तते । विशेष्यतायाः अवच्छेदकम् उच्चारणत्वम् । उच्चारणिनष्ठ-विशेष्यतायाः अवच्छेदकम् इक्, कर्मत्वं च । विशेष्ये विशेष्यता अपि अवच्छेदकं भवति, अतः उच्चारणत्वम् अपि विशेष्यतावच्छेदकम् एव । उच्चारणिनष्ठा उच्चारणत्वाविच्छिन्ना विशेष्यता त्रिभिः निरूपिता भवति -
- 1. इग्-निष्ठावच्छेदकता-निरूपिता
- 2. कर्मत्व-निष्ठावच्छेदकता-निरूपिता
- 3. प्रकारता-निरूपिता (प्रकारदलं नीचैः दत्तम्)

प्रकारदले- प्रकारः साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यता। तद-वच्छेदकः- साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वम्। पूर्वोक्त-विशेष्यतायाः इदमप्यवच्छेदकम्। अतः सा विशेष्यता साधुत्व-प्रकारक-भ्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारतानिरूपितापि भवति। उच्चारणनिष्ठविशेष्यतायां विशेष्यविशेषणदलयोः समावेशः इग्-निष्ठावच्छेदकता-निरूपित-कर्मत्व-निष्ठावच्छेदकता-निरूपिता उच्चारणत्वावच्छिन्ना उच्चारणनिष्ठा या, साधुत्व-प्रकारक-भ्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यता-त्वावच्छिन्न-प्रकारता-निरूपिता विशेष्यता। अयं स्थानपदार्थस्य प्रथमभागः। एवञ्च लक्षणस्य पूर्वार्धम् -"अवच्छेदकता-निरूपिता-वच्छेदकता-निरूपितोच्चारणत्वावच्छिन्नो-च्चारणनिष्ठा या, साधुत्व-प्रकारक-भ्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतात्वा-वच्छिन्न-प्रकारता-निरूपिता विशेष्यता" इति।

#### प्रमानिरूपणम्

द्वितीयं यत् प्रमात्मकं ज्ञानम्- "अजव्यवहितपूर्वत्वविशिष्टयण्कर्मको-चारणं साधु" इति, तस्य विश्लषणन्तु साधुत्वप्रकारक-प्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतावत् अजव्यवहित-पूर्वत्वविशिष्टयण्कर्मकोचारणम् इति । अस्मिन् ज्ञाने -

- 1. विशेष्यम् अजव्यवहितपूर्वत्वविशिष्ट-यण्कर्मकोच्चारणम्
- 2. प्रकारः साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यता विशेष्यदले यण्कर्मकोच्चारणिमत्यत्र विशेष्यम् - उच्चारणम् । अत्र प्रमात्मक-ज्ञानस्थलेऽपि विशेष्यतायाः अवच्छेदकमुच्चारणत्वमेव । उच्चारणत्वस्य जातिरूपत्वात् ऐक्यं वर्तते । अत्रापि उच्चारणिनष्ठा उच्चारणत्वावच्छिन्ना विशेष्यता त्रिभिः निरूपिता भवति -

- 1. यण्-निष्ठावच्छेदकता-निरूपिता
- 2. कर्मत्व-निष्ठावच्छेदकता-निरूपिता
- 3. साधुत्वप्रकारक-प्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारता-निरूपिता

प्रकारदले - प्रकारः साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यता। तदवच्छेदकः साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यतात्वम्। उच्चारणनिष्ठविशेष्यतायाः इदमपि अवच्छेदकम्। सा विशेष्यता साधुत्व-प्रकारक-प्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्नप्रकारतानिरू-पितापि भवति। एवञ्च उच्चारणनिष्ठविशेष्यतायां विशेष्यविशेषण-दलयोः समावेशः इत्थम्- यण्-निष्ठावच्छेदकतानिरूपितकर्मत्व-निष्ठावच्छेदकतानिरूपिता उच्चारणत्वावच्छिन्ना उच्चारणनिष्ठा या, साधुत्व-प्रकारक-प्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारता-निरूपिता विशेष्यता।

#### **लक्षणसमन्वयः**

स्थानपदार्थस्य परिष्कृतं लक्षणमेवं सम्पद्यते- "अवच्छेदकता-निरूपिता-वच्छेदकता-निरूपितोच्चारणत्वावच्छिन्ना या साधुत्व-प्रकारक-भ्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारतानिरूपिता विशेष्यता तदवच्छेदक-धर्मावच्छिन्ना या साधुत्वप्रकारकप्रमा-त्मकज्ञानीय-विशेष्यतात्वा-वच्छिन्न-प्रकारता-निरूपिता विशेष्यता तदवच्छेदकता-वच्छेदकतारूपः स्थानपदार्थः" इति ॥

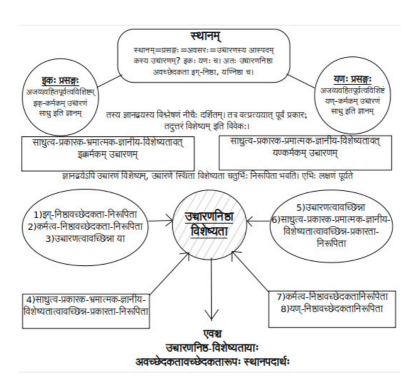
सुबोधाय उपर्युक्तं परिनिष्ठितं स्थान-पदार्थ-लक्षणं पञ्चधा विभज्य उपन्यस्यते अधः । उपरिष्टाद् स्फीताक्षरैः लक्षणम्, तदधः तन्वक्षरैः उदाहरणस्य समन्वयः इत्येवं ऋमेण दश्येते । तथाहि -

- 1) अवच्छेदकता-निरूपितावच्छेदकता-निरूपितोच्चारणत्वावच्छिन्नो-चारणनिष्ठा या इग्-निष्ठावच्छेदकता-निरूपित-कर्मत्वनिष्ठावच्छेद-कतानिरूपितोच्चारणत्वावच्छिन्नोच्चारणनिष्ठा या
- 2) साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वावच्छिन्नप्रकारतानिरू-पिता विशेष्यता साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारतानिरूपिता विशेष्यता
- तद्वच्छेदक-धर्मावच्छिन्ना या विशेष्यतावच्छेदकोच्चारणत्वाव च्छिन्ना या
- 4) साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वावच्छिन्नप्रकारतानिरू-पिता विशेष्यता साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारता-निरूपिता विशेष्यता (उच्चारणनिष्ठा)।
- 5) तदवच्छेदकतावच्छेदकतारूपः स्थानपदार्थः। कर्मत्वनिष्ठाव-च्छेदकतानिरूपित-यण्-निष्ठावच्छेदकतारूपः स्थानपदार्थः। (इक् यण् च स्थानपदार्थः इति यावत्।)

#### चित्रेण निरूपणम्

- इको यणिच इति सूत्रस्य सुधी उपास्य इति लक्ष्यम् उदाहरणत्वेन प्रकल्प्य निरूप्यते ।
- प्रत्येकं स्तरे चित्रस्य नीचैः दत्तं वाक्यं व्याख्यारूपम्, चित्रगतनिरूपणस्य अङ्गं न।
- 3. अन्त्ये लक्षणे इदम् अवधेयम् स्थानपदार्थलक्षणे प्रारम्भेऽपि अवच्छेदकता उक्ता, अन्ते अपि अवच्छेदकता उक्ता। प्रारम्भे या अवच्छेदकता तस्याः अवच्छेदकतायाः आश्रयः इक्, या चरमावच्छेदकता तस्याः आश्रयः यण्।

4. मध्येचित्रं निवेशितानां सङ्ख्यानां ऋमेण प्रकाराः योज्यन्ते चेत् स्थानपदार्थस्य लक्षणं सम्पद्यते । तान् अष्टप्रकारान् संयोज्य चित्रस्य नीचैः पुनः अन्त्ये वाक्यरूपेण अपि दर्शितं बोधदार्ढ्याय ।



इग्-निष्ठावच्छेदकतानिरूपितकर्मत्व-निष्ठावच्छेदकता-निरूपितोचा-रणत्वा-वच्छिन्नोच्चारणनिष्ठा या, साधुत्व-प्रकारक-भ्रमात्मक-ज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्नप्रकारतानिरूपिता विशेष्यता, तदवच्छेदकोच्चा-रणत्वावच्छिन्ना या (विशेष्यता) साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यतात्वावच्छिन्न-प्रकारतानिरूपिता विशेष्यता (उच्चारणनिष्ठा), सा कर्मत्वनिष्ठावच्छेदकतानिरूपितयण्-निष्ठावच्छेदकतानिरूपिता। एवम्भूतः सम्बन्धः स्थानपदार्थेनोच्यते । परिष्कारसहितस्य उपरि उक्तस्य सरलं रूपमिदम्- 'इक् यण् च स्थान-पदार्थः' इति ।

## अनल्विधिपदस्य अनेकार्थत्वम्

अलाश्रयेति सामान्यवचनात् सर्वविभक्त्यन्तसमाससङ्ग्रहः इति बालमनोरमाकार आह । भट्टनागेशेन लघुशब्देन्दुशेखरे अवादि - "अनिल्वधाविति विधिग्रहणात् अलाश्रये विधौ इत्यर्थात् यत्र विधौ शब्दतः स्थानि-स्थान्यवयवान्य-तराल्वृत्ति-धर्मवतः तेन, तस्मात्, तस्य, तस्मिन् तदादेः इत्यादिप्रकारेण विशेष्यतया विशेषणतया च अलाश्रयणं तत्र निषेधः । व्यूढोरस्केन, द्यौः, द्युभ्याम्, क इष्टः, प्रपठ्येत्युदाहरणानि ।" (शास्त्री, बाल । ल.शे., भागः१, पृ.२३३) इति । शेखरवाक्ये शब्दतः इत्युक्ते 'सूत्रोपात्तः' इत्यर्थः । सूत्रोपात्त-स्थानि-स्थान्यवयवान्यतर-अलाश्रयणे स्थानिवद्भावनिषेधः इति भावः । तेन अग्रहीद् इत्यादि सिद्ध्यति । वस्तुतः अनेकार्थत्वं प्रातिपदिकनिर्देशेन सिद्धम् इति भाष्ये स्थितम् ।

अला विधौ यथा - व्यूढोरस्केन इत्यत्र नकारस्य णत्वं न । - अला विधिः इत्यत्र अला इति कर्तारे करणे वा तृतीया। "कर्तृकरणे कृता बहुलम्" (२.१.३२/६९४) इत्यनेन तृतीयातत्पुरुषसमासः। अला विधिः अल्विधिः, न अल्विधिः अनित्विधिः। अल्कर्तृकः अल्करणको वा विधिः अल्विधिः। तिस्मिन् कर्तव्ये आदेशो न स्थानिवत्। व्यूढोरस्केन इत्यत्र अल्कर्तृके विधौ णत्वं न। व्यूढोरः+क इत्यवस्थायां "सोऽपदादौ" (८.३.३८/१५२) इति विसर्गस्थाने सकारादेशः। "अयोगवाहानाम् अद्भु णत्वम्" (शास्त्री, भार्गवः। भागः१, पृ.१२८) इति वार्त्तिकेन विसर्गस्य अद्भु पाठात्

विसर्गः अट्त्वधर्मवान्। स्थानिवद्भावेन सकारादेशे विसर्गनिष्ठस्य अट्त्वस्य अतिदेशप्रसक्तिः। तथात्वे इन इत्यस्य नकारस्य "अद्भुप्वाङ्गुम्व्यवायेऽपि" (८.४.२/१९७) इत्यनेन णत्वप्रसङ्गः। रेफषकारान्यतरोत्तरत्वविशिष्टस्य अडादिकर्तृकव्यवधानविशिष्टस्य समानपदस्थस्य नस्य णत्वम् इति तदर्थः। व्युढोरस्केन इत्यत्र स्थानिभूतः अल् विसर्गः, तन्निष्ठधर्मः अट्रवम्, तत्कर्तृकव्यवधानविशिष्टस्य विधीयमानं णत्वम् अला विधीयमानः अल्विधिः। तस्मिन् कर्तव्ये आदेशो न स्थानिवत्। विसर्गे अट्रत्वाभावात् णत्वं न, व्युढोरस्केन इति इष्टरूपं सिद्ध्यति। अलः परस्य विधौ यथा - द्यौः इत्यत्र हल्ड्यादिलोपो न। अलः परस्य विधिः अल्विधिः। "पञ्चमी भयेन" (२.१.३७/ ६९९) इत्यत्र पञ्चमीति योगविभागाश्रयणेन पञ्चमीतत्पुरुषसमासः। अलवधिकः विधिः अल्विधिः, अलविधिके विधौ न स्थानिवत् । दिवु क्रीडाविजिगीषाव्यवहारद्यतिस्तुतिमोदमदस्वप्नकान्तिगतिषु इत्यस्माद् दीव्यति द्योतते इत्यर्थे "किप्च" इत्यनेन किपि दिव्-शब्दः निष्पद्यते । ततः "दिव औत्" (७.१.८४/३३६) इत्यनेन वकारस्य औत् इत्यादेशे, सुबादिप्रिक्रियायाम् द्यौः इति रूपम् ॥

दि+औ+स् इत्यत्र औकारस्य स्थानिवद्भावेन हल्त्वमादाय "हल्ड्याब्भ्यो दीर्घात् सुतिस्यपृक्तं हल्," (६.१.६८/२५२) इति अपृक्तस्य सस्य लोपः प्रसक्तः। वकाररूपाद् अलः परस्य सु इत्यस्य लोपरूपे कार्ये कर्तव्ये औकारः न स्थानिवत्। वकाराविधेके विधौ स्थानिवद्भावनिषेधात् औकारादेशस्य हल्त्वं न। हल्त्वाभावात् हल्ड्यादिलोपप्रसक्तिनं। ततः द्यौः इति इष्टं रूपं सिद्ध्यति।

अलः विधौ यथा - चुकामः इत्यत्र उकारस्य लोपो न । अलः विधिः इति "षष्ठी" (२.२.८/७०२) इत्यनेन षष्ठीतत्पुरुषसमासः । अल्स्थानिकः विधिः अल्विधिः इत्यर्थः । दिवं कामयते इत्यर्थे "कर्मण्यण्" (३.२.१/२९१३) इत्यनेन अणि प्रत्यये चुकामः इति रूपम् । दिव्+काम+स् इति दशायां "प्रत्ययलोपे प्रत्ययलक्षणम्" (१.१.६२/२६२) इति अन्तर्वर्तिनीं विभक्तिमाश्रित्य "दिव्" इत्यस्य पदत्वात् अलोऽन्त्यपरिभाषासहकृतेन "दिव उत्" (६.१.१३१/३३७) इत्यनेन दिवः वकारस्य उकारे अन्तादेशे दि+उ+काम+स् इति स्थिते उकारस्य स्थानिवद्भावेन वत्वमादाय "लोपो व्योर्विल" (६.१.६६/८७३) इति उलोपे प्रसक्ते अनिल्वधौ इति तिन्नषेधात् स्थानिवद्भावाभावे रूपम् । अल्स्थानिके विधौ स्थानिवत्त्वनिषेधः अयम् । उकाररूपस्य अलः स्थाने विधीयमाने लोपरूपे आदेशे कर्तव्ये आदेशो न स्थानिवत् । स्थानिवत्त्वनिषेधात् उकारस्य वकारत्वाभावात् "लोपो व्योर्विल" (६.१.६६/८७३) इत्यस्य अप्रवृत्त्या लोपो न । ततश्च चुकामः इति इष्टसिद्धिः ।

अिल विधो यथा - क इष्ट इत्यत्र रोः उत्वं न । - अलि विधिः इत्यत्र "सह सुपा" (२.१.४/६४९) इत्यनेन समासः । अल्निमित्तकः विधिः अल्विधिः इत्यर्थः । यज देवपूजासङ्गतिकरणदानेषु इति धातोः भूतार्थवृत्तेः "निष्ठा" (३.२.१०२/३०१३) इत्यनेन क्तप्रत्यये इष्टः इति रूपम् । ततः "कः होमादिना पूजितः" इत्याद्यर्थे किंशब्दात् पुंसि प्रथमैकवचनविवक्षायां सुप्रत्यये किम्+स्+इष्टः इत्यत्र "किमः कः" (७.२.१०३/३४२) इत्यनेन विभक्तौ परतः किमः कादेशे "नानर्थकेऽलोन्त्यविधिरनभ्यासविकारे" (शास्त्री, सदाशिवः । प.शे.

पृ.२४७) इति परिभाषया अलोऽन्त्यिविधिं बाधित्वा इमः अकारादेशे क+स्+इष्टः इति जाते क+स् इत्यस्य सुबन्तत्वात् पदसंज्ञायां "ससजुषोरुः" (८.२.६६/१६२) इति रुत्वे 'क+र् इष्टः' इति दशायां यकारस्थानिके इकाररूपे अलि परे स्थानिवद्भावेन इकारे यत्वम् निमित्तीकृत्य "हिश च" (६.१.११४/१६६) इति रोः उत्विवधौ प्रसक्ते इकारः न स्थानिवत् । स्थानिवद्भाविनिषेधात् इकारस्य हश्त्वाभावात् रोः उत्वं न । क+र्+इष्टः इत्यत्र भोभगोसूत्रेण रेफस्य यादेशे, शाकल्यलोपे क इष्टः, किथष्टः इति इष्टरूपद्भयसिद्धिः ।

अलादेः विधौ यथा - प्रपठ्य इत्यत्र इडागमप्रतिषेधः। - शेखरकारेण 'तदादेः' इत्यनेन इदं सूचितम्। 'तदादेः' इत्यस्य अलादेः इत्यर्थः। अलः विशेषणतया आश्रयणं यत्र तादृशः विधिः अपि अल्विधिः इत्यिभप्रायः। अलादेः विधौ इत्यस्य अलादित्व-रूपधर्म-घिटत-धर्मावच्छिन्नोद्देश्यताके विधौ इतयर्थः। यथा प्रपठ्य इत्यत्र। "प्रकर्षेण पिठत्वा" इत्याद्यर्थे प्र+पठ्+त्तवा इत्यत्र "कुगतिप्रादयः" (२.२.१८/७६१) इति प्रादिसमासे, "समासेऽनञ्पूर्वे त्त्वो लयप्" (७.१.३७/३३३२) इति लयबादेशे, प्रपठ्+य इत्यवस्थायां यकारस्य स्थानिवद्धावेन वलादित्वात् "आर्धधातुकस्येङ्गलादेः" (७.२.३५/२१८४) इति इडागमप्रसङ्गः। स्थानी त्वा, स्थान्यवयवाल् तकारः, तद्वृत्तिधर्मः वल्त्वम्। 'वलादिः' इत्यत्र समासे 'वल्' विशेषणतया निविष्टः। पुनश्च 'वलादिः' इत्ययं धर्मः 'वलाद्यार्धधातुकत्वम्' इत्यत्र विशेषणम्। वलाद्यार्धधातुकत्वरूप-धर्मावच्छिन्नोद्देश्यताकः विधिः अलादिविधः। वलाद्यार्धधातुकत्वरूप-धर्मावच्छिन्नोद्देश्यताकः विधिः अलादिविधः।

स च "आर्धधातुकस्येड् वलादेः" (७.२.३५/२१८४) इति इङ्घिधिः । तस्मिन् कर्तव्ये आदेशः न स्थानिवत् । अतः इडागमः न भवति, प्रपठ्य इति इष्टं रूपं सिद्ध्यति ।

### उपसंहार:

इत्थं सङ्क्षेपतः स्थानिवत्सूत्रार्थः विमृष्टः। गभीरार्थम् इदं सूत्रं सर्वत्र प्रिक्रियायाम् उपकुरुते। स्थानिवद्भावः अन्तर्जलप्रवाह इव व्याकरणप्रिक्रयां षुष्णाति। पाणिनीयम् अधिजिगांसूनाम् एतत्सूत्रार्थग्रहः अनिवार्यः। यावत् विचार्यते तावत् अस्य अर्थक्षेत्रं विस्तीर्यते इत्येतत् सत्यादनपेतं वचः। अत एव सुधियः एतत्सूत्रम् अनुसन्दधानाः नवनवार्थं वितन्वानाः मोमुद्यन्ते इति राम्।

#### आश्रितग्रन्थाविः

#### जालमूलम्

1. अष्टाध्यायी । http://ashtadhyayi.com/

#### पुस्तकमूलम्

- 1. झळकीकर, भीमाचार्य। न्यायकोशः। चैखम्बा सुरभारती प्रकाशनम्। वाराणसी। २०१७ संस्करणम्।
- 2. झा, नरेश। सं.। व्या.। लिङ्गानुशासनम्। चौखम्बा सुरभारती प्रकाशन। वाराणसी। २०१६ संस्करणम्॥
- 3. लक्ष्मीनरसिंहः, श्रिष्टि। पाणिनीये अतिदेशानुशीलनम्। राष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठम्। तिरुपति। २००८॥

- 4. शर्मा, गिरिधर। सं.। परमेश्वरानन्द शर्मा। सं.। वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी। बालमनोरमा-तत्त्वबोधिनीसिहता। प्रथम-द्वितीय-तृतीय-चतुर्थ-भागाः। मोतिलाल बनारसीदास। दिल्ली। प्रथमः-२०१४ द्वादश मुद्रण, द्वितीयः-२०१७ नवम मुद्रण, तृतीयः-२०११ नमव मुद्रण, चतुर्थः-२०११ षष्ठ मुद्रण॥
- 5. शास्त्री, बाल । सं. । गुरुप्रसादशास्त्री । संक. । व्या. । लघुशब्देन्दुशेखरः । पञ्चसन्ध्यन्तः प्रथमः भागः । चौखम्बा सुरभारती प्रकाशन । वाराणसी । २०१३ संस्करणम् ॥
- 6. शास्त्री, भार्गवः। सं.। व्याकरणमहाभाष्यम्। १-६ भागाः। चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान। दिल्ली। २०१४ पुनर्मुद्रितसंस्करणम्।
- 7. शास्त्री, सदाशिव । सं. । परिभाषेन्दुशेखरः । चौखम्भा संस्कृत संस्थान । वाराणसी । १९८७ पंचम संस्करण ॥
- 8. शास्त्री, सदाशिव। सं.। प्रौढमनोरमा,(अव्ययीभावान्ता)। चौखम्बा अमरभारती प्रकाशन। वाराणसी। १९८३ द्वितीय संस्करण॥

# सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमे व्याकरणांशाः

नागरत्ना हेगडे

संस्कृतवाङ्मये व्याकरणं महत्त्वभूतं स्थानम् आसादयति। संस्कृते शास्त्रग्रन्थाः स्युः, काव्यादिकानि स्यान्नाम, किन्तु विना व्याकरणं कोऽपि ग्रन्थः न सिद्ध्यति इति विदितमेव सर्वैः। व्याकरणप्रधानानि काव्यानि अपि बहुभिः शास्त्रकारैः कविभिः व्यरच्यन्त इत्यपि वयं जानीमः। आदौ तावत् "व्याकरणप्रधानानि काव्यानि" इति विषये किञ्चित् प्रस्तोतुमिष्यते।

#### व्याकरणप्रधानानि काव्यानि कानिचन

#### भट्टिकाव्यम्

अयं ग्रन्थः शास्त्रकाव्यपरम्परायां सर्वापेक्षया महत् स्थानम् आवहति। सर्वविदितत्वात् अत्र विस्तारः न क्रियते।

#### कविरहस्यम्

इदं किञ्चन काव्यम् । अस्मिन् ग्रन्थे दक्षिणभारतीयस्य राष्ट्रकूटस्य नरेशस्य कृष्णराजस्य गौरववर्णनेन सह व्याकरणनियमानां यथासम्भवं समावेशः कृतः । अस्मिन् काव्ये शब्दशास्त्रस्य शिक्षा महत्त्वं आवहति, कृष्णराजस्य वैशिष्ट्यवर्णनं गौणतां याति । अत्र किवना आत्मनः परिचयः न कृतः, किन्तु काव्यस्य अन्तिमश्लोके "सद्भिधाननिधानहलायुधिद्वजवरस्य कृतिसुकृतात्मनः<sup>1</sup>" इति

<sup>1</sup> कविरहस्यम् - अन्तिमवाक्यम्

वदित । अस्य आश्रयदाता कृष्णराजः आसीत् इति ज्ञायते । अस्मिन् काव्ये सुष्ठुरूपेण कृष्णराजस्य गुणवर्णनं कृतं वर्तते । कविरहस्ये अयं श्लोकः नितरां प्रसिद्धः अस्ति –

धूनोति $^2$  चम्पकवनानि धुनोत्य $^3$ शोकं,

चूतं धुनाति $^4$  धुवति $^5$  स्फुटितातिमुक्तम् । वायुर्विधूनयति $^6$  चम्पकपुष्परेणून्

यत्कानने धवति चन्दनमञ्जरीश्च<sup>7</sup>॥

अस्मिन् श्लोके स्वादि, क्र्यादि, तुदादि, चुरादि, भ्वादिगणेषु विद्यमानान् धू, धु धातून् सङ्गृह्णाति ।

किवः स्वस्य आश्रयदातुः कृष्णराजस्य महिमानम् एवं प्रस्तौति -तृष्णां न पुष्णाति यशांसि पुष्यति प्रचारणैर्विप्रमनांसि पोषति ।

भृत्यांश्च यः पोषयति हितैर्धनैः

प्रतिक्षणं पूषति यस्य विक्रमः<sup>8</sup>

अस्मिन् श्लोके दिवादि-क्र्यादि-भ्वादि-चुरादिगणीयानां पुष्-धातूनां, भ्वादिगणस्य पुष् धातोः च रूपाणाम् उदाहरणानि प्रस्तुतानि ।

## रावणार्जुनीयम्

इदं किञ्चन काव्यम्। अस्य काव्यस्य रचयिता भट्टभौमिकः। "रावणार्जुनीयम्" इति काव्यनाम्ना एव स्पष्टं ज्ञायते यत् रावणस्य कार्तवीर्यार्जुनस्य च कथा अत्र निबद्धा वर्तते इति। अस्मिन् ग्रन्थे कविः पाणिनेः अष्टाध्याय्याः सूत्राणाम् उल्लेखं कुर्वन् उदाहरणाय

 $<sup>^2</sup>$  धूञ् कम्पने (स्वादिः) दीर्घान्तोऽपि इत्युक्तत्वात् ।  $^3$  धुञ् कम्पने (स्वादिः)  $^4$  धुञ् कम्पने (क्र्यादिः)  $^5$  धू विधूनने (तुरादिः)  $^6$  धूञ् कम्पने (चुरादिः)  $^7$  कविरहस्यम् - श्लोकः - ८  $^8$  कविरहस्यम् - श्लोकः -२१

श्लोकान् निरूपयति । सम्पूर्णं काव्यं २७ सर्गेषु विभक्तमस्ति । अष्टाध्याय्याः द्वितीयाध्यायस्य तृतीयपादस्य "चतुर्थी सम्प्रदाने" इत्यस्य सूत्रस्य उदाहरणं ज्ञापयितुं अयं श्लोकः निबद्धः ।

आलोकिमिन्दुः प्रददौ जनाय जनोऽिप गन्तुं रतये खचेतः। मानाय नारीजनताप्यदत्त तोयं शशाङ्कद्युतिदिर्शिताध्वा ॥ अत्र चतुर्थ्याः उदाहरणाय जनाय, रतये, मानाय चेति प्रयोगः कृतः। एवमेव 'तव्यत्तव्यानीयरः' (३.१.९६), 'अचो यत्' (३.१.९७) 'पोरदुपधात्' (३.१.९८) इत्येतेषां सूत्राणाम् उदाहरणनिरूपणाय अयं श्लोकः रचितः किवना।

कर्तव्यमशेषमत्र नद्या करणीयं तव मज्जनादियुक्तम् । जेयश्च परिश्रमोऽमुना ते लभ्यः पुण्यचयः सुखेन चाशु<sup>10</sup> ॥ अस्मिन् तव्यत्-अनीयर्-यत्-प्रत्ययानाम् उदाहरणदर्शनाय कर्तव्यं, करणीयं, जेयः, लभ्यः इति पदानां प्रयोगः कृतः ।

सम्प्रति शोधपत्रस्य मुख्यविषयः प्रस्तूयते।

## सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमे व्याकरणांशाः

धर्माधिकारिकृष्णपण्डितविरचितः सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमः किञ्चन काव्यम् । अत्र कविः महाराजं स्तौति । इदं व्याकरणप्रधानकाव्यम् इति ज्ञायते पठनात् ।

#### ग्रन्थपरिचयः

सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमे प्रतिपाद्यः विषयः व्याकरणम् । व्याकरणं हि नीरसमिव मन्यमानानामरुचिकरविषयमिव प्रतिपादयतां विद्यार्थिनां

कथं नाम चेतसे रोचेत, चित्तमाकर्षन्तं तदन्तरूपलभ्यमानं कमि काव्यरसास्वादं विना इति मत्वा कारकसमासतद्धिततिङन्तकृदन्ताः चेति प्रकरणपञ्चकप्रतिपादितान्प्रसिद्धान् कांश्चिद्धिषयान् कौमुद्यु-क्तसूत्रार्थप्रतिपादनविधया यथोचितरचनाविशेषकौशलेन अनुष्टुप्-छन्दोरूपेण सङ्गुथ्य सर्वत्र उदाहरणानि स्वनिर्मितान्येव प्रदर्शितानि ग्रन्थकारेण। श्रीमत्सज्जनसिंहभूपालवर्णनरूपाणां च तेषामुदाहरणानां सङ्घटनमि साधु सम्पादितम्।

ग्रन्थेऽस्मिन् ग्रन्थनामानुरूपं ग्रन्थकारेण प्रकल्पितानि प्रकरण-भेदप्रतिपादकानि पञ्च कुसुमानि। कारककुसुमं, समासकुसुमं, तद्धितकुसुमं, तिङ्कुसुमं, कृत्कुसुमं चेति यथाऋमं तेषां नामानि। अत्रापि समासतः निरूप्यते किञ्चित्। आदौ तावत् कारककुसुमे षण्णां कारकाणां, विभक्तीनां च सप्तानां वर्णनम् उपलभ्यते। उपऋमोपसंहारपद्यैश्च सम्पुटितान्येतानि पञ्च कुसुमानि। इत्थमयमल्पीयानिप व्याकरणविषयकः ग्रन्थः काव्यरूपतां प्राप्तः नृनं चेतसे रोचते।

अस्मिन् ग्रन्थे आहत्य २५१ कारिकाः सन्ति । सज्जनेन्द्रप्रयोग-कल्पद्रुमस्य कारककुसुमस्य केचन एव विचाराः प्रस्तूयन्ते शोधपत्रस्य विस्तरभिया ।

आदौ कारककुसुमस्थकारिका -अथ प्रयोगं जिज्ञासुर्जानीयात् कारकं पुरा। संज्ञाभिः षड्विधं प्रोक्तं ता उच्यन्ते पृथक् पृथक्<sup>11</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> स.प्र.का. - १

ग्रन्थकारः कर्तृभेदान् निरूपयति – कर्ता स्वतन्त्र इत्युक्तः स चतुर्विध ईरितः। उक्तोऽनुक्तस्तथा हेतुः कर्मकर्ता चतुर्थकः<sup>12</sup>

स्वतन्त्रः कर्ता (१.४.५४) इति कर्तृसंज्ञा। कर्तरि काः विभक्तयः भवन्तीति विव्रियते।

तत्र कर्तर्यभिहिते प्रथमैव विधीयते। तृतीया चाथवा षष्ठी स्मृताऽनाभिहिते यथा<sup>13</sup> अभिधानं च प्रायेण तिङ्कृत्तद्धितसमासैः।

#### उक्तकर्ता यथा -

दिने दिने सज्जनसिंहभूपः करोति धर्मं समुदर्कबीजम् ।
मैत्रीं सुधीभिर्भजते सहास्मादुपैति लक्ष्मीं परिवर्धमानाम् ॥
अत्र करोति, भजते, उपैति इत्यत्र कर्तरि लडादेशतिङो
विहितत्वेन कर्तुरुक्तत्वात् 'प्रातिपदिकार्थलिङ्गपरिमाणवचनमात्रे
प्रथमा' (२-३-४६) इति प्रथमाविभक्तिः । पुण्यकरणे, मैत्रीसम्पादने,
लक्ष्मीप्राप्तौ च सज्जनसिंहस्य स्वतन्त्रकर्तृत्वम् ।

## अनुक्तकर्ता यथा -

पूर्वाह्ने चर्यते धर्मोऽपराह्नेऽथीं विचिन्त्यते।

नक्तं संसेव्यते कामः सज्जनेन्द्रेण सर्वदा॥

अस्मिन् श्लोके चर्यते, विचिन्त्यते, संसेव्यते इत्यादिषु तिङा कर्मणः

अभिहितत्वेन कर्तुरनुक्तत्वात् अनभिहिते (२-३-१) इत्यधिकारे

'कर्तृकरणयोस्तृतीया' (२-३-१८) इति कर्तरि तृतीया।

<sup>12</sup> н. у. ал. - २ 13 н. у. ал. - ३

कर्मकारकस्य किञ्चिदुदाहरणं दश्यंते – क्रियाफलाश्रयं कर्म तच्चतुर्विधमीरितम् । उक्तानुक्ते कर्तृकर्माकथितं चेति ते पुनः ॥  $^{14}$  उक्तानुक्ते द्विधा प्रोक्ते ईप्सितानीप्सिते इति ।

कर्तुः व्यापारः यत्र तिष्ठति, तत् कर्मेत्यर्थः। कर्मणि काः विभक्तयः भवन्तीत्याह। पुनश्च कारिका - प्रथमाभिहिते कर्मण्यनुक्ते तु द्वितीयिका<sup>15</sup> तृतीया तु चतुर्थी च षष्ठी चैव भवन्ति हि<sup>16</sup>

अत्र सज्जनकाव्ये अभिहितेप्सितं यथा – कदाचिद्रन्तुकामस्य सज्जनेन्द्रस्य मन्त्रिणा। सभ्यैः सार्धं राजकार्यं क्रियते तत्त्वदर्शिना॥

अत्र "क्रियते" इति क्रियायाः फलं राजकार्यमेवाश्रयति इति तस्य कर्मत्वम् । तिङा कर्मणोऽभिहितत्वात् प्रथमैव । राजकार्यस्य इष्टत्वात् 'कर्तुरीप्सिततमं कर्म' (१-४-४९) इति कर्मसंज्ञा ।

अभिहितानीप्सितं यथा -

आरामे सज्जनेन्द्रेण लसत्कुसुमसङ्कुले।
तरोः सञ्छिद्यते पत्रं कुसुमानि विचिन्वता।।
अत्र कुसुमावचयित्रयायां कुसुमानामीप्सितत्वं, पत्रच्छेदनस्य
इष्टत्वाभावात पत्रस्य अनीप्सितत्वम।

अथ करणकारकम् -

क्रियोपकारकं यत्तत् करणं त्वेकमेव हि।

<sup>14</sup> н. я. ал. - 8. ч 15 н. я. ал. - ч 16 н. я. ал. - ч

तृतीया पञ्चमी चैव षष्ठी च करणे भवेत् $^{17}$  तृतीयायाः उदाहरणम् –

छन्दोऽलङ्कृतिकाव्यनाटककलाकोशार्थशास्त्रादिक-व्यासङ्गाप्तविचारतर्कविभवप्रोद्यन्मनीषावता । सर्वां "श्यामलदान"मन्त्रिपतिना सप्ताङ्गराज्यस्य वै श्रीमान् सज्जनसिंह एष वहित प्राज्यां धुरं नित्यशः ॥ अत्र सज्जनसिंहस्य सप्ताङ्गराज्यधुर्वहनिक्रयायां श्यामलदानस्य प्रकृष्टोपकारकत्वात् करणत्वम् । 'साधकतमं करणम्' (१-४-४२) इति करणसंज्ञा । 'अनिभिहिते' (२-३-१) इत्यधिकारे "कर्तृकरण-योस्तृतीया (२-३-१८) इति तृतीया ।

अग्रे सम्प्रदानकारकस्य उदाहरणं प्रदर्श्यते – क्रियया यमभिप्रैति सम्प्रदानं स उच्यते। चतुर्थी च तृतीया च भवतः सम्प्रदानके<sup>18</sup> ॥

अत्र चतुर्थ्याः उदाहरणम् -

वर्षाऽशनानि भूमिं च वाहनानि गृहाणि च।
गाः स्वर्णं च द्विजातिभ्यः सज्जनेन्द्रो ददात्यलम्।।

अत्र "ददाति" इति दानिक्रयायां द्विजातयः आभिमुख्येन सम्बध्यन्त इति तेषां सम्प्रदानत्वम् । 'कर्मणा यमभिप्रैति स सम्प्रदानम्' (१-४-३२) 'चतुर्थी सम्प्रदाने' (२-३-१३) इति चतुर्थी । तृतीया यथा –

> संयच्छते भूषणानि दास्या यो यश्च तादृशः । कदापि सज्जनेन्द्रस्य पुरो न स्थातुमर्हति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> स.प्र.का. - ७ <sup>18</sup> स.प्र.का. - ८

अत्र यच्छब्दवाच्यकामुकस्य भूषणदानिक्रयायां दास्याः सम्प्रदानत्वम् । "अशिष्टव्यवहारे दाणः प्रयोगे चतुर्थ्यर्थे तृतीया" इति तृतीया ।

रोचते सज्जनेन्द्राय विद्या संश्लाघते वधूः । सौख्यं शिवो धारयति नित्यं स्पृहयति प्रजाः ॥ अत्र रुच्-धातुयोगे प्रीयमाणत्वात्, श्लाघधातुयोगे बोधयितुमिष्टत्वात्, ण्यन्तघृधातुयोगे भक्तया शिवकर्तृकसौख्यदानविषये उत्तमर्णत्वात्, स्पृहधातुयोगे प्राप्तुमिष्टत्वाच सज्जनेन्द्रस्य सम्प्रदानत्वम् । "चतुर्थी सम्प्रदाने" इति चतुर्थी ।

क्रुधद्रुहेर्ष्याऽसूयार्थयोगे यं प्रति कोपनम्<sup>19</sup> यथा -

शत्रवः सज्जनेन्द्राय ह्यसमर्था रणाजिरे । कुध्यन्तीर्ध्यन्त्यसूयन्ति द्रुह्यन्ति च पुनः पुनः ॥ अत्र क्रुधादीनां धातूनां योगे सज्जनेन्द्रं प्रति कोपत्वात् तस्य 'कुधद्रुहेर्ष्याऽसूयार्थयोगे यं प्रति कोपः' (१-४-३७) इति सम्प्रदानत्वम् ।

अपादाने यथा -

विश्लषेऽविधभूतं यत् तदपादानमीरितम्। पञ्चम्येव त्वपादाने वर्तते, न ततोऽन्यथा<sup>20</sup>॥

यथा -

वदान्यः सज्जनेन्द्रोऽयमिति श्रुत्वा मनीषिणः। देशाद्देशात्समायान्ति सत्कृताश्च व्रजन्त्यपि॥

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> स.प्र.का. - १० <sup>20</sup> स.प्र.का. - ११

अत्र मनीषिणां सज्जनेन्द्रसमीपागमनिक्रयायां स्वदेशिवश्चेषे तत्तद्देशानामविधभूतत्वात् अपादानत्वम् । 'ध्रुवमपायेऽपादानम्' (१-४-२४) इति अपादानसंज्ञा । 'अपादाने पञ्चमी' (२-३-२८) इति पञ्चमी ।

#### अधिकरणकारकं यथा -

आधारश्चाधिकरणं तच्च त्रेधा प्रकीर्तितम् । अभिव्यापकमौपेश्लिषकं वैषयिकं तथा $^{21}$  ॥ सप्तम्येवाधिकरणे सामान्यमिति कीर्तितम् $^{22}$  ॥

#### तत्र अभिव्यापकं यथा -

द्रव्येषु स्वामिभावात्, गुणिगणहृदये दातृभावात् प्रजानां स्वान्ते तातत्वतोऽन्तः पुरयुवतिजने वल्लभत्वाद्रिपूणाम् । चित्ते हन्तृत्वतोऽयं, खलकुलहृदये दण्डदत्वात् सखीनां चेतस्याह्णादकत्वात् इव विजयते सज्जनेन्द्रः समस्मिन् ॥ अत्र सज्जनेन्द्रस्य स्वामित्वादिहेतुभिर्द्रव्यादीनभिव्याप्यस्थितिरिति द्रव्यादीनामभिव्यापकाधिकरणत्वम् । 'आधारोऽधिकरणम्'(१-४-४५) इत्यधिकरणसंज्ञा । 'सप्तम्यधिकरणे च' (२-३-३६) इति सप्तमी । औपेश्लिकं यथा –

विमलतरजलाशयातिरम्ये दृढगिरिदुर्गवित प्रसन्नराष्ट्रे । सममुद्यपुरे समस्तवर्णैर्निवसित सज्जनभूपितः प्रवीरः ॥ अत्र सज्जनभूपतेर्निवासस्यैकदेशाश्रयत्वात् उदयपुरस्य औपेश्लिषकम् अधिकरणम् ।

 $<sup>^{21}</sup>$  स.प.का. - १५  $^{22}$  स.प.का. - १६

वैषयिकं यथा -

सत्कर्मणि गुणज्ञाने प्रजानां परिपालने ।
सज्जनक्षोणिपालस्य स्पृहा नित्यं प्रवर्धते ॥
अत्र सज्जनक्षोणिपालस्य स्पृहायाः सत्कर्मादीनि विषया
इति तेषां वैषयिकाधिकरणत्वम् । इत्यधिकरणकारकम् । इति
कारकसामान्यम् । अग्रे कारकविशेषाः अपि सोदाहरणं निरूप्यन्ते
ग्रन्थकारेण । अत्र पत्रे तत् न विस्तार्यते ।

अग्रे समासकुसुमस्य उदाहरणमेकं दर्श्यते।

समासो द्विविधः प्रोक्तः सामान्यश्च विशेषकः । सामान्यं केवलं ज्ञेयः सुबन्तेन सुबन्ततः<sup>23</sup> ॥

सामान्यस्य उदाहरणम् -

ज्ञाने सुकीर्तौ सुकृते प्रतापे माने च धैर्ये विनये नये च। क्षोणीतले सज्जनभूपतुल्यो न भूतपूर्वो न च दृष्टपूर्वः॥ अत्र पूर्वं भूतः "भूतपूर्वः", पूर्वं दृष्टो "दृष्टपूर्वः" इति सामान्यतः 'सह सुपा' (२-१-४) इति समासः।

तद्धितकुसुमस्य किञ्चन उदाहरणं दश्यंते – रक्ताद्यर्थेषु ठक्छौ ढक् ड्यङ्क्यौ प्रातिस्विका अपि $^{24}$  । यथा –

श्रीसज्जनेन्द्रस्य पुरङ्गनानां कौसुम्भहारिद्रसुनीलशाट्यः । गृह्णन्ति सौधेषु सिताम्रपङ्कौ तडिद्युजीन्द्रायुधभूरिशोभाम् ॥ अत्र "कुसुमेन रक्ताः" कौसुम्भ्यः, "हरिद्रया रक्ताः" हारिद्यः इति

 $<sup>^{23}</sup>$  स.प्र.का. - ५७  $^{24}$  स.प्र.का. - ९१

'तेन रक्तं रागात्' (४-२-१) इति अण्, "नील्या रक्ता नील्यः" इति "नील्या अन्" इत्यनेन अन्।

तिङ्-कुसुमस्य किञ्चन उदाहरणम् –
त्वद्गेहे भवतीन्दिरात्ति मधुरं भूदेवसङ्घो जुहोत्यग्नौ होतृगणो हिवः, पितृसुरा दीव्यन्ति सुन्वन्ति च।
सोमं पातुमरींस्तुदन्ति बिलनो रुन्धन्ति तन्वन्ति ते
कीर्तिं सज्जनसिंह ! चोरयित व क्रीणाित सा स्वःश्रियम्॥
अत्र दशगणीयप्रथमधातूनां पृथक् पृथग् विकरणप्रदर्शनाय सामान्यतः
सङ्क्षेपेण रूपाणि उदाहतािन।

येष्वर्थेषु लकाराः स्युस्ते कथ्यन्ते विशेषतः। भूतानद्यतने चैव परोक्षे लिट् प्रकीर्तितः<sup>25</sup> ॥

यथा -

पपाठ बहुला विद्या सारं तासां बुबोध<sup>26</sup> च। आचचार तदुक्तं हि सज्जनेन्द्रो निरालसः॥ अत्र पठ, बुध, चर धातुभ्यः 'परोक्षे लिट्' (३-२-११५) इति लिट्।

कृत्-कुसुमस्य किञ्चन उदाहरणम् – धर्ता भूवलयस्य दुःखदमकः कृत्यैः प्रजारञ्जनः

> स्थायी संसदि देवपूजनरतो विप्रप्रियः सत्यवाक् । चारैः पश्य उदारधीः सुलवकोऽरीणां नृपाराधितः श्रेयश्चार उपायविद्विजयते श्रीसज्जनाधीश्वरः ॥

अत्र कर्त्रथें 'धर्ता' इति धृधातोः, दमयतीति 'दमकः' दम्-धातोः

 $<sup>^{25}</sup>$  स.प्र.का. - १७३  $^{26}$  बुध अवगमने इति भौवादिकात् लिट्

'ण्वुल्-तृचौ' (३.१.१३३) इति तृच्ण्वुलौ। एवं रञ्जयतीति 'रञ्जनः', तिष्ठतीति 'स्थायी'. दीव्यतीति 'देवः' इति रञ्जस्थादिव्-धातुभ्यो 'नन्दिग्रहिपचादिभ्यो ल्युणिन्यचः' (३.१.१३४) इति क्रमात् ल्युः, णिनिः, अच् च। एवं प्रीणातीति 'प्रियः' इति 'इगुपधज्ञाप्रीकिरः कः (३.१.१३५) इति कः। एवं, चरन्तीति 'चाराः' इति 'ज्वलितिकसन्तेभ्यो णः (३.१.१४०) इति णः। तथा पश्यतीति 'पश्यः' इति 'पाघ्राध्माधेड्-धृशः शः' (३.१.१३७) इति "शः"। एवं साधु छुनातीति 'सुलवकः' इति 'प्रसुल्वः समिभहारे वुन्' (३.१.१४९) इति वुन्। तथा नृन् पाति 'नृपः' इति 'आतोऽनुपसर्गे कः' (३.२.३) इति कः। एवं श्रेयश्चरतीति 'श्रेयश्चारः' इति 'कर्मण्यण्' (३.२.१) इति कर्मोपपदेऽण्।

कारकसमासतद्धिततिङ्कृत्कुसुमैः सुगन्धिभिः फुल्लैः। भवति स्म सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रमः पूर्णः॥

एवम् अस्मिन् ग्रन्थे दैनन्दिनोपयोगिनः व्याकरणांशाः अत्यन्तं सारल्येन सुललितया च शैल्या निरूपिताः। तस्मात्, प्राचीनः सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमनामकः अयं काव्यग्रन्थः विशेषतया अध्ययनार्हः, सर्वोपयोगी च स्यात् इति मम आशयः।

#### आकरग्रन्थाः

- १. पाणिनिविरचिता अष्टाध्यायी।
- २. कविरहस्यम्।
- ३. भट्टभौमिकविरचितं रावणार्जुनीयम्।
- ४. धर्माधिकारिकृष्णपण्डितविरचितः सज्जनेन्द्रप्रयोगकल्पद्रुमः।

### तन्त्रयुक्तिः - प्राचीनभारतीयशास्त्रग्रन्थप्रणयनपद्धतिः

म. जयरामः

## उपोद्धातः

तमिल्नाडुकेरलराज्ययोः सार्वजनिकवैयक्तिकसङ्ग्रहालयेषु उपलक्षं पाण्डुलिपिग्रन्थाः सन्ति । तेषु १२,२५० पाण्डुलिपिग्रन्थाः विज्ञान-सम्बद्धाः । पुनः तेषु ३५०० स्वतन्त्रग्रन्थाः (इतरे प्रतिकृतयः) । एतेषु केवलं २३० प्रकाशिताः । डाॅ. के.वी.शर्मा, अस्य सर्वेक्षणगणस्य अध्यक्षः, कथयति यत् - "अनेन इदं पर्यवस्यति यत् भारतविषये ये विद्वांसः अध्ययनरताः, ये च इतिहासविदः एतान् सप्तप्रतिशतं ग्रन्थान् एव भारतीयविज्ञानसंविदः सर्वस्वमिति अभिमन्यमानाः सन्ति इति...।"

इयं भारतस्य प्राचीनवैज्ञानिकग्रन्थ-विषयक-परिज्ञानस्य दयनीय-स्थितिः। अतिविरलाः एव जानीयुः यत् भारते वैज्ञानिक-सैद्धान्तिक-ग्रन्थानां रचनार्थं काचित् कार्यप्रणाली, पद्धतिः आसीदिति॥ अस्याः पद्धत्याः नामैव तन्त्रयुक्तिः इति।

Sharma and Shastri, 2000, Introduction

विद्वांसः तन्त्रयुक्तेः निर्वचनं बहुधा कृतवन्तः। एतैः निर्वचनैः तन्त्रयुक्तेः युक्तः परिचयः प्राप्यते –

- 1. संस्कृत-वैज्ञानिक-ग्रन्थानां कार्यप्रणाली के.वि.शर्मा $^2$
- 2. वैज्ञानिक-तर्काणां रूपम् एस.सि.विद्याभूषणः  $^3$
- 3. ग्रन्थस्य योजना/स्वरूपम् शामा शास्त्री $^4$
- 4. विचार-करण-विधिः, व्याख्या-नियमाः एस्तर् सोलोमेन् $^5$
- 5. तानि औपचारिक-तत्त्वानि यानि वैज्ञानिकस्य कार्यस्य वास्तविकं रूपमापादयन्ति – गेर्हार्ड् ओबर्हामर्<sup>6</sup>
- 6. संस्कृते वैज्ञानिकसौद्धान्तिकग्रन्थरचनपद्धतिः = डबल्यू. के. लेले<sup>7</sup>
- 7. सा सदुपायान्विता कार्यप्रणाली या वैज्ञानिक-ग्रन्थानां व्यवस्थितरूपेण रचनार्थं विश्वदीकरणार्थं च दक्षतां प्रयच्छति एन्.ई.मुत्तुस्वामी<sup>8</sup>
- 8. विज्ञानलेखने कार्यप्रणाली सरेन्द्रनाथ मित्तलः<sup>9</sup>

## शब्दनिर्वचनम्

तन्त्रस्य युक्तिः - तन्त्रयुक्तिः इति तन्त्रयुक्तिपदस्य विग्रहः। तन्त्रशब्दस्य नैके अर्थाः भवन्ति॥ तत्रैका परिभाषेत्थम्<sup>10</sup> - तनोति विपुलानर्थान् तत्त्वमन्त्रसमन्वितान्। त्राणं च कुरुते यस्मात् तन्त्रमित्यभिधीयते॥

 $<sup>^2</sup>$  Sharma,2006, p.31-32  $^3$  Vidyabhushana, 1970, p.24  $^4$  Shastry, 1915, 459  $^5$  Solomon, 1976, p.73  $^6$  Obberhamer,1967-68 p.600  $^7$  Lele, 2006, Cover page  $^8$  Muthuswamy, 1974,p.i  $^9$  Mittal, 2000, p.22  $^{10}$  अजितागमः, १.११५

अर्थात् - सिद्धान्त-सदुपदेश-समन्विताः विचाराः यत्र विस्तरेण विमृश्यन्ते तत् तन्त्रम् । किञ्च यद् रक्षत्यिप तत् तन्त्रम् ।

चरकसंहितायां<sup>11</sup> तन्त्रशब्दस्य पर्यायवाचिनः शब्दाः दृश्यन्ते -"तत्रायुर्वेदः शाखा विद्या सूत्रं ज्ञानं शास्त्रं लक्षणं तन्त्रमिति अनर्थान्तरम्"

व्युत्पत्तितः, कोशाद्यलवलोकनतः, प्रयोगशरणातया च तन्त्रयुक्ति-घटकीभूतः तन्त्रशब्दः - व्यवस्थिता वाङ्मयप्रस्तुतिः इति निर्वक्तं शक्यते।

अथ युक्तिशब्दार्थः <sup>12</sup> - "युज्यन्ते सङ्कल्प्यन्ते सम्बध्यन्ते परस्परमर्थाः प्राकरणिके अभिमतेऽर्थे विरोधव्याघातादिदोषजातम् अपास्यानयेति युक्तिः"।

निष्कर्षतः तन्त्रयुक्तिर्नाम तान्युपकरणानि यानि व्यवस्थिततया विचारितानाम् अर्थानां प्रस्तुतौ सहकारीणि इति ॥

## तन्त्रयुक्तीनाम् आविः

सामान्यतः प्राचीनग्रन्थेषु तन्त्रयुक्ति-शिब्दितानाम् उपकरणानाम् अविलः प्रदीयते, निर्वचनं क्रियते, तेषाम् उपकरणानां प्रयोगस्थलमपि प्रदर्श्यते ।केचन ग्रन्थाः तन्त्रयुक्तीनामाविलं केवलां प्रद्दित । प्राप्तेषु तन्त्रयुक्तिसमुल्लेखेषु द्वात्रिंशत् तन्त्रयुक्तीनां सर्निवचनं सोदहारणप्रदर्शनं विशदीकरणम् कौटिलीयार्थशास्त्रे प्रथमतः उपलभ्यते । अर्थशास्त्रगता तन्त्रयुक्तीनां सूची - इत्थम् (अधिकरणम् १५) -

 $<sup>^{11}\ 1.30.21.31\</sup>text{--}32$   $^{12}\ \mathrm{Sharma},\ 1949,\ \mathrm{p.1}$ 

"अधिकरणं, विधानं, योगः, पदार्थः, हेत्वर्थः, उद्देशः, निर्देशः, उपदेशः, अपदेशः, अतिदेशः, प्रदेशः, उपमानम्, अर्थापत्तिः, संशयः, प्रसङ्गः, विपर्ययः, वाक्यशेषः, अनुमतं, व्याख्यानं, निर्वचनम्, निदर्शनम्, अपवर्गः, स्वसंज्ञा, पूर्वपक्षः, उत्तरपक्षः, एकान्तः, अनागतावेक्षणम्, अतिक्रान्तावेक्षणम्, नियोगः, विकल्पः, समुच्चयः, ऊह्यम् इति"

## तन्त्रयुक्तीनां वैशिष्ट्यम्

तन्त्रयुक्तीनां चत्वारि वैशिष्ट्यानि कथियतुं शक्यानि । तानि च-

- 1. वैज्ञानिक-सैद्धान्तिक-ग्रन्थानां रचने पथप्रदर्शकत्वेन तन्त्रयुक्तीनां प्रभावः प्रायः १६०० वर्षाणि आसीत्।
- 2. तन्त्रयुक्तीनां संस्कृतेतर-साहित्येष्विप प्रभावः आसीत्।
- 3. व्यवस्थितस्य कस्यचन ग्रन्थस्य रचनार्थम् अपेक्षितानां मूलभूतानां पद्धतीनां सङ्ग्रहः तन्त्रयुक्तिषु विद्यते ।
- 4. यथापेक्षितं तन्त्रयुक्तिस्थानां सामग्रीणां समुपयोगः भवितुमर्हति (Customize-able)

अधुना एतेषां चतुर्णां वैशिष्ट्यानां किञ्चिद्विस्तरेण विमर्शः क्रियते-तन्त्रयुक्तीनां प्रभावः प्रायः १६०० वर्षाणि

तन्त्रयुक्तीनां रचानायाः आरम्भाविधः सामान्ययुगात् प्राक् षष्ठं शतमानिमिति विदुषः विद्याभूषणस्य मतम् । 13 किन्तु इदमवधेयं यत् विद्वान् विद्याभूषणः सामान्ययुगात् प्राक् षष्ठशतमाने तन्त्रयुक्तीनां बीजावपमेव कथयति, न तु तत्कालीनस्य कस्यचन ग्रन्थस्य समुद्धरणं प्रयच्छति तन्त्रयुक्तिमत्तया ।

 $<sup>^{13}</sup>$  vidyabhushana, 1970,p.24

एतत् पूर्वमेव उल्लिखितं यत् कौटिल्यार्थशास्त्रे इदम्प्रथमतया तन्त्रयुक्तीनां विवरणमुपयोगश्च परिदृश्यते इति ॥ अर्थशास्त्रं राजनीतिसम्बद्धः कश्चन प्राचीनः ग्रन्थः इति सर्वविदितम् । ग्रन्थकर्त्रां कौटिल्येन निजग्रन्थस्य अन्तिमाधिकरणस्य नाम तन्त्रयुक्तिः इति कृतमस्ति । तस्मिन्नधिकरणे तन्त्रयुक्तीनां सूची, निर्वचनं, ग्रन्थे तत्तद्युक्तीनां प्रयोगस्थलं च प्रदर्शितमस्ति । अर्थशास्त्रग्रन्थस्य रचनाविधः सामान्ययुगस्य प्राक् चतुर्थशताब्दाद् सामान्ययुगस्य तृतीयशतमानपर्यन्तम् स्यादिति तद्विद्धिः कथ्यते । 14

चरकसंहितायाः सिद्धिस्थाने द्वादशेऽध्याये ४१तः आरभ्य-४५पर्येन्तेषु श्लोकेषु षट्रिंशत् तन्त्रयुक्तीनां सङ्ग्रहः प्रदृश्यते ॥ चरकसंहितायाः तन्त्रयुक्तीनां प्रस्तुतिक्रमः अर्थशास्त्रप्रस्तुतिक्रमाद् भिद्यते इत्यवधेयम् । कासाञ्चन युक्तीनां नामापि न समानं तयोः ग्रन्थयोः । चरकस्य कालः प्रायः सामान्ययुगात् प्राक् प्रथमं शतमानम् । 15

सुश्रुतसंहितायाः कालः सामान्ययुगे प्रथमशतमान-तृतीयशतमानयोः मध्ये इत्युच्यते<sup>16</sup> अस्य ग्रन्थस्य पञ्चषष्टितमेऽध्याये द्वात्रिंशत् तन्त्रयुक्तयः समुल्लिखिताः। अत्रत्य-युक्तीनां सङ्ख्या अर्थशात्रीय-युक्तिभिः समाना चेदिप युक्तीनां क्रमे, तासां निर्वचने च भेदः दृश्यते।

आचार्यस्य वाग्भटस्य (सामान्ययुगे ३/४ शतमानम्) अष्टाङ्गसङ्गृहग्रन्थे उत्तरस्थाने पञ्चाशत्तमेऽध्याये षट्विंशत् तन्त्रयुक्तीनां

 $<sup>^{14}\,</sup>$  Lele, 2006, pp.8-9  $^{-15}\,$  Lele, 2006, p.10  $^{-16}\,$  Lele, 2006, p.11

विवरणं विद्यते ।  $^{17}$  आचार्यस्य वाग्भटस्यैव अष्टाङ्कृद्येऽपि तन्त्रयुक्तीनामुल्लेखः विद्यते ।

न्यायसूत्राणां भाष्यकारः आचार्यः वात्स्यानोऽपि (सामान्ययुगस्य चतुर्थशतमानम्) तन्त्रयुक्तीनां विषये परिचयवानासीत् । न्यायसूत्राणां प्रथमाध्यायस्य प्रथमाह्निकस्य चतुर्थसूत्रस्य विवरणावेलायां वात्स्यायनाचार्येण 'अनुमत'-तन्त्रयुक्तेः प्रयोगः कृतः । 18

विष्णुधर्मोत्तरपुराणे तृतीयखण्डे षष्ठेऽध्याये द्वात्रिंशत् तन्त्रयुक्तीनामुल्लेखः विद्यते । अस्य ग्रन्थस्य कालः सामान्ययुगस्य प्रायः पञ्चम-सप्तम-शतमानयोः मध्यपाती ।<sup>19</sup>

युक्तिदीपिका आचार्येण ईश्वरकृष्णकृष्णेन कृतायाः साङ्ख्यकारिकायाः उपिर विचिचता काचित् टीका। इयं टीका सामान्ययुगे षष्ठशतमानीया इति परिगण्यते। 20 अस्याः टीकायाः आरम्भे अष्ट-युक्तीनाम् उल्लेखः कृतः। टीकाकारः ताः युक्तीः तन्त्रसम्पत्, तन्त्रगुणाः, तन्त्रयुक्तिः इति नामिभः विविधम् अभिद्धाति।

श्रीमच्छङ्करभगवत्पादाः अपि 'अनुमत'तन्त्रयुक्तेः प्रयोगमकार्षुः ब्रह्मसूत्रभाष्ये। (२.४.१२) राङ्करभगवत्पादानां च कालः सामान्ययुगात् प्राक् षष्टरातमानाम् $^{21}$ , सामान्ययुगे अष्टमरात-मानमिति च $^{22}$  बहुधा कथ्यते।

आचर्येण नीलमेघभिषजा (सामान्ययुगे नवमशतमानम्) रचितः "तन्त्रयुक्तिविचारः" इति ग्रन्थः तन्त्रयुक्तिविषये रचितः कश्चित्

 $<sup>^{17}</sup>$  Lele, 2006, p.12  $^{18}$  Jha, 2009, p.165  $^{19}$  Lele, 2006, p.13  $^{20}$  Larson & Bhattacharya, 1987, p.228  $^{21}$  Sastry, 1971  $^{22}$  Menon , 2004

स्वतन्त्रः ग्रन्थः । अस्मिन् गन्थे युक्तीनां निर्वचनानि, उदाहरणानि च चरकसंहितानुसारीणि दृश्यन्ते । अस्मिन् गन्थे षट्गिंशत् तन्त्रयुक्तीनामुल्लेखः विद्यते ।<sup>23</sup>

तन्त्रयुक्तीनां विषये "तन्त्रयुक्तिः" इत्याख्यः कश्चिदन्यः अज्ञातकर्तृकः स्वतन्त्रग्रन्थोऽपि विद्यते । आन्तरिकैः प्रमाणैः ज्ञायते यत् अयं ग्रन्थः तन्त्रयुक्तिविचारग्रन्थस्य उत्तरकालीनः प्रायः, दशमशतमानीयश्च इति ।<sup>24</sup> अत्रापि ग्रन्थे तन्त्रयुक्तीनां निर्वचनमस्ति, आयुर्वेदस्त्रोतसः उदाहरणानि च सन्ति ।

ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविविवृतिविमर्शिनी, स्वच्छन्दतन्त्रं वामकेश्वरीमत-विवरणम् इत्यादिषु तन्त्रशास्त्रग्रन्थेष्विप कासञ्चन तन्त्रयुक्तीनां विवरणमस्ति ॥ एतेषां ग्रन्थानां कालः प्रायः ११-१२ शतमानस्य परितः विद्यते ।<sup>25</sup>

इत्थञ्च सामान्ययुगात् पूर्वं चतुर्थशतमानादारभ्य सामान्ययुगस्य द्वादशशतमानपर्यन्तं संस्कृतवाङ्मये तन्त्रयुक्तीनां प्रयोगः प्रदृश्यते। (प्रायः १६०० वर्षाणि)। द्वादशशतमानात्परं विद्यमानाः तन्त्र-युक्तीनामुल्लेखाः एतावता नोपलब्धाः, अन्वेष्टव्याश्च विद्यन्ते। अत्रेदमवधेयं यत् ईश्वरप्रत्यिभज्ञाविविवृतिविमर्शिनी काश्मीरप्रदेश-सम्बद्धा। नीलमेघभिषक् यश्च तन्त्रयुक्तिविचाराख्य-ग्रन्थप्रणेता सः केरलीयः। तस्मात् केरलात् काश्मीरपर्यन्तं तन्त्रयुक्तेः भौगोलिकः प्रसारः अपि दृश्यते। तस्मात् देशतः कालतश्च तन्त्रयुक्तीनां वैशिष्ट्यं विस्तारश्च अनेन परिज्ञातः भवति। अपि च अर्थशास्त्रम.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Lele, 2006, p.14 <sup>24</sup> Lele, 2006, p.15 <sup>25</sup> Jayaraman, 2009, pp.99-102

वैद्यकीयशास्त्रम्, पुराणम्, तन्त्रशास्त्रम्, वेदान्त-न्याय-साङ्ख्यादि-दर्शनानीति विविधशास्त्रीयग्रन्थेषु तन्त्रयुक्तीनामुपयोगः अस्याः पद्धत्याः सर्वशास्त्रसाधारणत्वं प्रदर्शयति ।

# संस्कृतेतर-साहित्यस्रोतस्सु तन्त्रयुक्तयः

तन्त्रयुक्तीनां प्रयोगः न केवलं संस्कृतग्रन्थेषु, किन्तु तमिल-पाली-ग्रन्थेष्विप साक्षात् परोक्षतश्च समुपलक्ष्यते । तस्य सङ्क्षिप्तं विवरणमधः प्रदीयते ।

## तमिऌ-ग्रन्थाः

- (i) तोल्काप्पियम्-इत्याख्ये प्राचीने तिमल्-ग्रन्थे तन्त्रयुक्तीनामुश्लेखः उपयोगश्च विद्यते । $^{26}$  कौटिल्यार्थशात्र इव अत्रापि ग्रन्थे ३२ तन्त्रयुक्तयः सन्ति । किन्तु, विदुषां मतमस्ति यत् २२ तन्त्रयुक्तयः एव ग्रन्थद्वयसाधारणाः(तोल्काप्पियम्-आर्थशास्त्रम्) इति । $^{27}$  तोल्काप्पिय-ग्रन्थस्य कालः प्रायः सामान्ययुगे प्रथमशतमानिति विचारः अस्ति । $^{28}$
- (ii) नन्नूळ्-इत्यपरः तिमळ् व्याकरणग्रन्थः यत्र ३२ तन्त्रयुक्तयः उपलभ्यन्ते । अयं ग्रन्थः पवनन्दी-मुनिना रचितः । अस्य ग्रन्थस्य तन्त्रयुक्तीनां विवरणं पूर्वतनस्य तोल्काप्पिय-ग्रन्थस्य विवरणाद्भिद्यते । नन्नूळ्-ग्रन्थस्य कालः सामान्ययुगस्य द्वादश-शतमानमिति परिगण्यते ।<sup>29</sup>

तमिल्साहित्यसम्प्रदाये इतरेऽपि ग्रन्था विद्यन्ते यत्र तन्त्रयुक्तीनामुल्लेखः उपयोगश्च उपलभ्यते। तेषु केचन ग्रन्थाः

इत्थम् – याप्परुङ्गल-कारिगै (१२ शतमानम्) मारन्-अलङ्कारम् (१६ शतमानम्), इलक्कण-विळक्कम् (१७ शतमानम्), स्वामिनाथम् (१८ -१९ शतमानम्)। 30

एते ग्रन्थाः काव्यं, व्याकरणं, छन्दः इत्येवमादिशास्त्रसम्बद्धाः सन्ति । संस्कृतग्रन्थपरम्परायां तन्त्रयुक्तीनामुक्लेखस्य अवसानं द्वादशशतमाने दृष्टम् । किन्तु अवधानार्हमिदं यत् तिमल्साहित्य-परम्परायां तन्त्रयुक्तीनां समुपयोगः १८-१९शतमानेऽपि दृश्यत इति ॥

## पाली-ग्रन्थेषु तन्त्रयुक्तयः

ग्रन्थरचनं तद्घ्याख्यानम् इत्येतदर्थं पालीग्रन्थसम्प्रदाये द्वौ कार्यप्रणालीग्रन्थौ परिदृश्येते - पेटकोपदेश-नेतिपकरनाख्यौ। एतौ ग्रन्थौ तन्त्रयुक्तीनां विषये बौद्धानां विचारं प्रतिपादयन्ति इत्यभिप्रैति वार्ड्नर्।

संस्कृतेतर-साहित्येष्विप विद्यमानः तन्त्रयुक्तीनामुपयोगः प्रभावश्च तन्त्रयुक्तीनामाधारेण भारतीय-साहित्यपरम्पराणामन्तस्स्रोतसामध्य-यनम् अनुसन्धानम् इत्येतत् नृतनं क्षेत्रमेव समुद्धाटयति ।

व्यवस्थित-ग्रन्थ-रचनार्थं मूलभूतानां पद्धतीनां सङ्ग्रहः तन्त्रयुक्तिषु अधुना, व्यवस्थितस्य कस्यचन ग्रन्थस्य रचनार्थम् अपेक्षितानां मूलभूतानां पद्धतीनां सङ्ग्रहः तन्त्रयुक्तिषु विद्यते इति यत्प्रतिज्ञातं

तद्यथामति निरूप्यते –

## ग्रन्थस्य मूलस्वरूप-संरचनाय युक्तयः

सर्वेणापि ग्रन्थकर्त्रा ग्रन्थस्य प्रारूपं स्वरूपं च परिनिष्ठितं करणीयं, येन च विचाराः सङ्गतिबद्धतया प्रस्तोतुं शक्याः। एतादृशे कर्मणि नाना तन्त्रयुक्तयः सहकुर्वन्ति। तासु - प्रयोजनम्, अधिकरणम्, विधानम्, उद्देशः, निर्देशः इतीमाः उदाहारणत्वेन उल्लेखितुमर्हाः।

# सिद्धान्तानां नियमानाञ्च कथनाय युक्तयः

अनुसन्धानम्, अवलोकनं, चिन्तनम् इत्यादिकं विधाय यः कश्चिद्पि ग्रन्थकृत्, साहित्यविषये वा, वैज्ञानिकेषु विषयेषु वा सिद्धान्तान् नियमान् वा कथियतुं प्रयतते। तन्त्रयुक्त्यावल्यां तादृश्यः युक्तयः सन्ति याः सिद्धान्तानां नियमानां च कथनाय ग्रन्थकृते सहकारं विद्धित। तिद्दिशि – नियोगः (अपिरवर्तनीय-नियमः), अपवर्गः (अपवादः), विकल्पः (वैकल्पिकनियमः), उपदेशः (कर्तव्याकर्तव्यविषये बोधनम्) इत्येवमादिकाः युक्तयः उदाहार्याः।

# व्याख्यान-सहकारिण्यः तन्त्रयुक्तयः

संस्कृते काचिदुक्तिः अस्ति "न केवला हि प्रतिज्ञा प्रतिज्ञातमर्थं साधयेद्" इति । एवमेव केवलं नियमनां कथनं, सिद्धान्तानां सङ्कल्पः एव तन्निरूपकः न भवति । तस्य व्यवस्थितम् उपस्थापनं, युक्तियुक्तं प्रतिपादनं, विशदं व्याख्यानं च करणीयं भवति । तदेव हि सिद्धान्तानां नियमानां वा ग्राह्यताप्रयोजकं भवति । तादृश्यामपि क्रियायां तन्त्रयुक्तयः सहकुर्वन्ति । निर्वचनम्,

अपदेशः, पूर्वपक्षः, उत्तरपक्षः, दृष्टान्तः इत्याद्याः युक्तयः तादृशयुक्तिषु अन्तर्भवन्ति ।

# ग्रन्थानां भाषाशैलीपरिष्काराय तन्त्रयुक्तयः

सैद्धान्तिक-वैज्ञानिक-ग्रन्थानां रचनसन्दर्भे यथा ग्रन्थस्वरूपं, नूतनसिद्धान्तकथनं, तस्य उपोद्धलक-युत्तयुपन्यासः इत्येतत्सर्वं प्रमुखं तथैव भाषाशैली अपि। भाषाशैल्यां परिष्कृतायां सत्यां ग्रन्थः नितरां ग्राह्यत्वमश्रुते। भाषायाः सुष्ठुप्रयोगेण अध्येतॄणां मनसि ग्रन्थस्थप्रतिपाद्यविषये अभिरुचिः उत्पाद्यितुं शक्या। अतः परिष्कृतायाः, निष्कृष्टायाश्च भाषायाः प्रयोगः वैज्ञानिक-सैद्धान्तिक-ग्रन्थेषु नितरामपेक्षिता। भाषाशैलीपरिष्कर्त्रीषु इमाः अपि तन्त्रयुक्तयः अन्यतमाः - वाक्यशेषः, अर्थापत्तिः, समुच्चयः, अतिक्रान्तावेक्षणम्, अनागतावेक्षणम् इत्यादि।

#### यावान् ग्रन्थः तावत्यः तन्त्रयुक्तयः

अधोलिखितम् आचार्यस्य चरकस्य वचनं महत्त्वमावहति -(८.१२.४५-६)

> तन्त्रे समासव्यासोक्ते भवन्त्येता हि कृत्स्नशः। एकदेशेन दृश्यन्ते समासाभिहिते तथा॥

"अर्थात् - इमाः तन्त्रयुक्तयः ग्रन्थेषु विस्तरेण समासतश्च उपयोक्तुं शक्याः । किन्तु सङ्क्षिप्ते ग्रन्थे युक्त्यैकदेशेनापि कार्यनिर्वाहः भवति इति ।

डा.के.वी.शर्मा एनमेव चरकोक्तं विचारं स्फुटयति - "उपर्युक्ताः सर्वाः युक्तयः सर्वेषु ग्रन्थेषु सामस्त्येन प्रयुक्ताः भवेयुः इति नार्थः। किञ्च स एव ऋमः अनुसर्तव्यः इत्यिप नास्ति । एताः युक्तयः सन्दर्भानुसारं यथायोग्यं ग्रन्थेषु प्रयोक्तव्याः, उपयोक्तव्याः इत्येतदेव समुद्दिष्टम् ॥"<sup>32</sup>

अतः ग्रन्थप्रणेता स्वग्रन्थस्य याथार्थ्यं मनिस निधाय तेन उपयुज्यमानानां युक्तीनाम् इयत्तां स्वयं विनिर्णीय अग्रे सर्तुमर्हति। प्रायः इयं ग्रन्थरचनानुकूला तन्त्रयुक्तीनां प्रकृतिः प्रायः १६०० पर्यन्तं संस्कृतग्रन्थप्रणेतृभिः तन्त्रयुक्तीनामनुसरणे प्रेरिका इति मन्तुं शक्येत। इयमेव ग्रन्थस्वभावानुकूलयुक्तिप्रयोग-प्रणाली भारते वैज्ञानिक-सैद्धान्तिक-सम्पत्समृद्धेः निदानिमत्यिप निस्संशयं वक्तुं शक्यते।

#### उपसंहारः

प्राचीनभारते अन्येऽपि बहवः ग्रन्थाः तन्त्रयुक्तयाधारेण रचिताः स्युः ।अस्यां दिशि अध्ययनमारब्धप्रायं विदुषां मध्ये । अत्र बहु कर्तव्यमवशिष्यते । एतद्विषये लेले-वर्यः कथयित<sup>33</sup> "तन्त्रयुक्तिपद्धत्याः आधुनिकानुसन्धान-पद्धत्या सह तुलनात्मक-मध्ययनं कर्तव्यम्"इति ।अनेन भारते अनुसन्धानकार्ये विशिष्टः दिशानिर्देशः प्राप्येत, स्वदेशीयत्वात् ।तन्त्रयुक्तीनां सहकारेण प्राचीनानाम् अर्वाचीनानां च ग्रन्थानां रचनात्मकविश्लषणं (structural analysis) कर्तुं शक्येत, येन च तेषां ग्रन्थानां योगदानं, वैशिष्ट्यं स्पष्टं ज्ञायेत । एतदितिरिच्य, भारते इतर-साहित्यस्रोतस्स्विप तन्त्रयुक्तयः विद्यन्ते इति प्रदर्शितम् । तत् तन्त्रयुक्तिसूत्रं गृहीत्वा समग्रस्य भारतीय-साहित्यस्य अन्तस्स्रोतसां,

 $<sup>^{32}</sup>$ Sharma, 2006, p.31-32  $^{\phantom{10}33}$  Lele, 2006, p.264

मिथः प्रभावाणां च सुष्ठु अध्ययनं भवितुमर्हति । तस्मात् अनुसन्धान-पुरस्सरं सुष्ठुप्रयुक्ताः तन्त्रयुक्तयः प्राचीनार्वाचीनचिन्तनानाम्, भारतीय-पाश्चात्य-चिन्तनानां, भारतीयानामेव बहूनां चिन्तनस्रोतसां च मध्ये सुदृढः कश्चित् वैचारिकसेतुः भवितुमर्हति ॥

#### References

- 1. Dishitar, V.R.Ramchandra, (1930), "Tantrayukti" The Journal of Oriental Research, Vol. 4, Kuppuswami Shastri Research Institute, Chennai
- 2. Jayaraman, M. (2009), The Doctrine of Tantrayukti – A Study, Ph.D. thesis Submitted to the University of Madras
- 3. Jha, D.N, (2009), Ancient India, In historical Outline, Manohar Publishers and Distributors, New Delhi
- 4. Larnson, Geral James & Bhattacharya, Ramshankar, (1987) The Encyclopedia of Indian Philosophies, Volume 4: Samkhya, A Dualist tradition in Indian Philosophy, Princeton University Press, Princeton, New Jersey.
- 5. Lele, W.K, (2006), Methodology of Ancient Indian Sciences, Chaukhamba Surabharati Prakashan, Varanasi
- 6. Menon Y. Keshava, Reprint (2004), The Mind of Adi Shankaracharya, Jaico Publishing House, Mumbai
- 7. Mittal, Surendra Nath, (2000), Kautilya Arthashastra Revisited, PHISPC, New Delhi

- 8. Muthuswamy, N.E., (1974), Tantrayuktivicāra, Publication Division, Government Ayurveda College, Trivandrum.
- 9. Narayan Ram, Acharya Kavya Tirtha (1945) Suśrutasamhitā, Nirnaya Sagar Press, Bombay
- 10. N.R.Bhat, (1964), Ajitagama, Volume 1, Institut Francais D'Indologie, Pondicheri
- 11. Obberhammer, Gerhard (1968), "Notes on Tantrayukti-s", The Adyar Library Bulletin, Vol. 31,pp.600-611
- 12. Sastry, Narayana, Reprint (1971) The Age of Sankara, B.G.Paul and Co, Madras
- 13. Sengupta, Kaviraja Narendranath, Sengupta, Kaviaraja Balaichandra (1933), Carakasamhitā carakacaturānanaśrīmaccakrapāṇidattapraṇītayā Āyurvedadīpikākhyaṭīkayā mahāmahopādhyāya śrīgaṅgādharakaviratnavirājaviracitayā jalpakalpatarusamākhyayā ṭīkayā ca samalaṅkṛtā, C K Sen and Company, Kolkatta
- 14. Sharma, shankara (1949), Tantrayukti, Vaidyasarathi Press, Kottayam
- Sharma, K.V (2006), Science of Ancient India: Certain Novel Facets In Their Study, (An Article) (Muraleemadhavan, P.C. & Sundareswaran, K. (2006), Sanskrit in Technological Age, New Bharatiya Book Corporation, New Delhi.)
- 16. Shamashastrary, R. (1915), Arthaśāstra, Government press, Bangalore

- 17. Solomon, Esther (1978), Indian Dialectics:Methods of Philosophical Discussions, B. J.Institute of Learning and research, Ahmedabad
- 18. Swamy, B.G.L., (1975), The Date of Tolkappiyam: A Retrospect, Annals of Oriental Research (Madras), Silver Jubilee Volume.
- 19. Vidyabhushana, Dr. Satis Chandra (1921), A History of Indian Logic, Motilal Banarsidas, Calcutta
- 20. Wardner, A.K, (1998), Indian Buddhism, Moitilal Banarsidas, New Delhi
- 21. Zvelebil, Kamil (1973), The smile of Murugan on Tamil literature of South india, Leiden EJ Brill, Netherlands

#### न्यायमतरीत्या कालः

भास्करभट्टः जोशि

"चिद्चित्कालनात्कालः गुणैरात्मिन चेद्दशै" इति, "कालोऽस्मि लोकक्षयकृत् प्रवृद्धो लोकान् समाहर्तुमिह प्रवृत्तः इति<sup>2</sup>", कालः सृजित भूतानि कालः संहरित प्रजाः"। कलनात्सर्वभूतानां स कालः पिरकीर्तितः। इति च श्रूयते लोके। इत्थमिप-

अतीतो पटः इति, भविष्यित वर्षा इति, वर्तते घटः इति च व्यवहाराः लोके दृष्टाः। व्यवहारो नाम शब्दप्रयोगः। वर्तते, अतीतः, भविष्यित इति शब्दानां च अर्थ एव कालः। अत एव उक्तम्- "अतीतादिव्यवहारहेतुः कालः"<sup>3</sup> इति। मुक्तावल्यां कालस्य निरूपणम् इत्थम्-

"जन्यानां जनकः कालो जगतामाश्रयो मतः" इति जन्यानां कार्याणां निमित्तकारणं यः सैव कालः। कार्यमात्रं प्रति कालः न समवायिकारणं, नापि असमवायिकारणं द्रव्यत्वात्। अतः एव कार्याणां प्रति कालः निमित्तकारणमेव भवति। अत्र प्रश्नः, कार्यमात्रं प्रति कालस्य निमित्तकारणत्वे किं प्रमाणम्? इति चेत् उच्यते, "तदुत्पत्त्यधिकरणस्य तदुत्पत्तिहेतुत्वं, तदुत्पत्तिहेतोश्च तद्भेतुत्वमिति" नियम एव प्रमाणम्।

अस्तु कालस्य अस्तित्वे किं प्रमाणम्? इति चेत् "जगतामाश्रयो मतः" इति । सर्वपदार्थानाम् आश्रयः कालः इति । एवं च "कालः कालिकेन सर्ववानिति" प्रतीत्या सर्वाधिकरणत्वेन कालाख्यद्रव्यसिद्धिरित्याशयः ।

अस्मिन्नेव विषये काचित् अज्ञातकर्तृकेन विरचितमातृका प्राप्ता। अस्याः मातृकायाः विवरणम् इत्थम्-

कर्ता - अज्ञातकर्तृकम्।

लिपिः - तेलगुलिपिः।

लिप्यासनम् - कागजपत्रम्

पुटानि - ४ पुटानि, १४ पङ्कयः।

प्राप्तस्थानम् - अडियार् लय्ब्ररी, चैन्नै।

ऋ. सं - १५९०

एतादृश्याः मातृकायाः सम्पादनं विहितमस्ति । अस्यां मातृकायां ये दोषाः आसन् ते वारिताः । सुबोधाय तत्र तत्र कानिचन पदानि वाक्येषु कल्पितानि । [] अनेन चिह्नेन तानि पदानि सूचितानि । {} अनेन चिह्नेन मातृकायां विद्यमानः पाठः प्रदर्शितः ।

#### ॥श्रीहयवदनाय नमः॥

जगदाधारः काल इति प्राञ्चः । तिच्चिंत्यम् । कालस्य जगदाधारत्वे मानाभावात् । न चेदानीं जगदिति प्रतीत्या जगदाधारत्वं सिद्धमिति [वाच्यम्] । तादृशप्रतीतेः कालजगतोः सम्बन्धविषय-कत्वेनतदिधिकरणत्वविषयत्वाभावात् । अन्यथा कालस्य सर्वाधारत्वे घटत्वपटत्वाद्यधिकरणत्वेन घटपटादिशब्दवाच्यत्वप्रसङ्गात् । तत्पद-

प्रवृत्तिनिमित्ताधिकरणत्वस्य तत्पदवाच्यत्वप्रयोजकत्वात् । {इति} [न च] समवायेन तत्पदप्रवृत्तिनिमित्ताधिकरणत्वं तत्पदवाच्यत्वे प्रयोजकं, न तु तत्पदप्रवृत्तिनिमित्ताधिकरणत्वमात्रं, अतो न दोष इति वाच्यम् । एवं सित समवायादीनां समवायपदवाच्यत्वानुपपत्तेः । समवायेन समवायत्वाचनिधकरणत्वात् ।

न च तथापि जगदाधारतानिर्वाहकसम्बन्धातिरिक्तसम्बन्धेन तत्पद-प्रवृत्तिनिमित्ताधिकरणत्वं तत्पदवाच्यत्वे प्रयोजकम्। अतो न समवायस्य समवायपदवाच्यत्वानुपपत्तिः। जगदाधारतानिर्वाहक-सम्बन्धातिरिक्तस्वरूपसम्बन्धेन समवायत्वाधिकरणत्वात्। नापि कालस्य घटादिपदवाच्यत्वापत्तिः। जगदाधारतानिर्वाहक-सम्बन्धेनैव घटत्वपटत्वाधिकरणत्वादिति वाच्यम्। एवं सति भूतलादीनामपि घटादिपदवाच्यत्वप्रसङ्गात्, स्वसंयुक्तसमवायसम्बन्धेन घटत्वा-धिकरणत्वात् कालस्यापि कालपदवाच्यत्वानुपपत्तिः। जगदाधारता-निर्वाहकसम्बन्धे नैव तस्य कालत्वाधिकरणतया तद्भिन्नसम्बन्धेन तदनिधकरणत्वात्।

नच काले कालत्वस्य जगदाधारतानिर्वाहकसम्बन्धातिरिक्तसम्बन्धेनापि प्रवृत्तिरस्ति इति न तस्य तत्पद्{पर}वाच्यत्वानुपपत्तिरिति वाच्यम् । प्रमाणाभावादेकत्रैव एकस्य सम्बन्धद्वयेन्{प्र}वृत्तेः काप्यदर्शनाच । तथात्वे कालसम्बन्धस्य स्वरूपसम्बन्धत्वानुपपत्तिश्च । सम्बन्धा-न्तरमन्तरा विशिष्टप्रत्ययजनकत्वस्याभावात् । तस्मात् स्वावच्छेदक-सम्बन्धेन प्रवृत्तिनिमित्ताधिकरणत्वमेव तत्पदवाच्यत्वप्रयोजकमिति कालस्य जगदाधारत्वे [स्वावच्छेदकसम्बन्धेन जगदाधारत्वात् घटादिशब्दवाच्यत्वापत्तिः ।]

अपि च कालस्य सर्वाधारत्वे कार्यकारणभाव एव लोके दुर्ग्रहः स्यात्। अतिप्रसक्तत्वेन तादृशावच्छेदकधर्माभावात्। समवायेन अनितप्रसक्तत्विवक्षायां च प्रमेयत्वादेरप्यवच्छेदकत्वाप्रसङ्गात्। कालिकासम्बन्धातिरिक्तसम्बन्धेन अनितप्रसक्तित्विवक्षायां च कालत्वस्याप्यनितप्रसक्तत्वापातात्।

किञ्च कालस्य सर्वाधारत्वेऽवृत्तिपदार्था {भेद} भावप्रसङ्गात् । सर्वस्यापि तद्वृत्तित्वावश्यकत्वात् । नच तद्भिन्नसर्वाधारत्वमेव कालस्य तद्घटित-सर्वाधारत्वमिति न तद्वृत्ति {त्व}पदार्था {वभेद} भावप्रसङ्ग इति वाच्यम् । विनिगमकाभावात् । प्रतीतेरुभयत्राप्यविशेषात् । तस्मात् कालस्य सर्वाधारत्वसम्भवेन तत्प्रतीतेस्तत्सम्बन्धमात्रविषयत्वमङ्गी-करणीयम् । न तत्सम्बन्ध[व]त्वेन च तद्धिकरणत्वं सिध्यति । अतिप्रसङ्गात् ।

अपि च सर्वाधारत्वं महाकालस्य क्षणलवादिकालस्य वा। नाद्यः। इदानीमिति प्रतीतेः क्षणकालविषयत्वेन महाकालविषयकत्वाभावात्। अन्यथा इदानीं घट इति प्रतीतेः घटेप्यसाधनज्ञानत्वेन घटप्रत्य-यानापत्तेः। तद्धटज्ञानस्य महाकालविषयत्वेन एतत्कालावच्छिन्न-त्वरूपवर्तमानत्वावगाहित्वाभावेन विषयसत्तारूपनिश्चयत्वाभावात्। न द्वितीय्यः। इदानीं कालस्य क्षणरूपस्य क्षणान्तरकालीनपदार्थान्त-रानिधकरणत्वात् इदानीं कालस्य घटतदभावोभयाधिकरणत्वे इदानीं काले घटो नास्तीत्यापत्तेश्च त[त्प]दवाच्यत्वापत्तिः दुर्वारैव।

किञ्च कालस्य सर्वाधिकरणत्वे सर्वाधिकरणत्ववर्णनमेव निष्प्रमाणं स्यात् । काले सर्वाधिकरणत्वस्येव तदभावाधिकरणत्वस्यापि सत्वेन सर्वाधिकरणत्वप्रतीतेः तदभाववित तिद्वशेष्यकभ्रमरूपत्वात्। नच न तदभाववित तिद्वषयकत्वमात्रं न भ्रमत्वं तथा सित अव्याप्यवृत्तिसं-योगादिप्रतीतेः भ्रमत्वापातात्। किन्तु प्रतियोग्यसमानाधिकरणतदभा-ववित तिद्वषयकत्वम्। तथाच काले सर्वाधिकरणत्वप्रतीतेः प्रतियो-गिसमानाधिकरणसर्वाधिकरणत्वाभाववित सर्वाधिकरणत्विषयकत्वेन तादृशिवशष्टस्यैव असत्वान्न भ्रमत्विमित वाच्यम्। कालस्य सर्वाधि-करणत्वं वावदतो तव मते प्रतियोग्यसमानाधिकरणाप्रसिध्या लक्षणा-प्रसिद्धिस्स्यात्। न च कालभिन्नाधिकरणे प्रतियोग्यसामानाधिकरण्यं विविक्षतम्। अतो नात्र दोष इति वाच्यम्। एवं सित काले सर्वाधिकरणत्वप्रतीतेः भ्रमत्वापातात्। सर्वाधिकरणत्वाभावस्य कालभिन्नाधिकरणे प्रतियोग्यसमानाधिकरणत्वात्।

नच तथाप्यारोप्यसम्बन्धेन प्रतियोग्यसामानाधिकरण्यं विविक्षितम् । अतो नाप्रसिद्धिरिति वाच्यम् । एवं सित संयोगीति प्रतीतेः भ्रमत्वा-पातात् । संयोगस्यावच्छेदकसम्बन्धेन प्रतियोगिसमानाधिकरणत्वे अपि आरोप्यसम्बन्धेन प्रतियोगिव्यधिकरणत्वात् । अग्रे संयोगीति प्रतीतेः भ्रमत्वाभावप्रसङ्गाच्च, संयोगाभावस्य प्रतियोगिव्यधिकरणत्वामावात् । नच क्रचित्प्रतियोग्यसमानाधिकरण्यमेव विविक्षितम् अतो नातिप्रसङ्ग इति वाच्यम् । एवं सित संयोगीति प्रतीतेः भ्रमत्वापत्तेः दुष्परिहारत्वात् । तस्माद्यवच्छे (दके) देन यत्र यन्नास्ति तदवच्छेदेन तिद्वषयकत्वमेव भ्रमत्वं वाच्यम् । [तस्मात्] कालस्य सर्वाधारत्वे सर्वाधारत्वप्रतीतिभ्रान्त्यैवेति । तस्मात्कालस्य सर्वाधिकरणत्वं (संसर्गत्वेति) संसर्गविषयकत्वमेवेति प्राचां पक्षोऽदक्ष इति दिक् । कालस्य सर्वाधारताविचारः समाप्तः ॥

# दैवधातुपाठोक्ता ज्ञाधातु-क्षिधातुविषयिणी समीक्षा

डा. उदयन हेगडे

## उपोद्घातः

पाणिनीयः धातुपाठः सर्वैः अपि विदितः एव। कातन्त्र-चान्द्र-जैनेन्द्र-शाकटायन-हैमप्रभृतीनां शब्दानुशासनानां प्रवक्तारः स्वं स्वं धातुपाठम् अवद्न् एव। तेषु पाणिनीयधातुपाठः तु अनितरसाधारणत्वात् गच्छता कालेन सर्वैः आदृतः जात। तस्य धातुपाठस्य व्याख्यानानि अपि बहूनि विरचितानि। तेषु केषाञ्चिदेव नामानि उपलभ्यन्ते। बहूनां तु नामानि अपि न ज्ञायन्ते। अद्यत्वे उपलभ्यमानेषु पाणिनीयधातुपाठवृत्तिषु माधवीयधातुवृत्तिः (सायणाचार्यविरचिता), क्षीरतरिङ्गणी (क्षीरस्वामिविरचिता), धातुप्रदीपः (मैत्रेयरिक्षितविरचितः) इत्यादयः प्रमुखाः। सिद्धान्तकौमुद्यादिषु योऽयं धातुपाठः उपलभ्यते सः सायणाचार्येण परिष्कृतः इति अभिप्रैति युधिष्ठिरमीमांसकः। धातुवृत्तयः बह्ध्यः सन्ति इति पूर्वम् उक्तं नन्न? प्रतिवृत्ति धातुपाठे भेदः अंशतः दृश्यते एव। अतः एव कौमुद्यादिषु 'इत्येके' 'इत्यन्ये' इत्यादिभिः वाक्यैः विविधधातुवृत्तिकाराणां मतमपि तत्र तत्र उल्लिख्यते।

## दैवम्

देवः इति कश्चन धातुवृत्तिकारः। अनेन दैवम् इति नाम्ना कश्चन धातुपाठग्रन्थः विरचितः। पाणिनीये धातुपाठे पुनःपठितानां सरूपाणां धातूनाम् असकृत्पाठफलनिर्देशकः द्विशतपद्यमितः ग्रन्थः एव 'दैवम्' इति प्रसिद्धः । अस्मिन् ग्रन्थे 200 कारिकाः विद्यन्ते । तेषां विभिन्नेषु गणेषु कथनस्य किं प्रयोजनम् इति विषयः चिन्तितः । "इत्यनेकविकरणसरूपधातुव्याख्यानं देवनाम्ना विरचितं दैवम्" इति स्वयं ग्रन्थकारः उल्लिखति । सदृशधातूनां सङ्ग्रहे प्रवृत्तः अयं ग्रन्थकारः । अस्याः धातुवृत्तेः श्रीकृष्णलीलाशुक-मुनिप्रणितं 'पुरुषकार'वार्तिकरूपं व्याख्यानं विद्यते । 'देवसहायः पुरुषकारः' इति श्रीकृष्णलीलाशुकमुनिः स्वयं वदति । 'बली पुरुषकारो हि दैवमप्यतिवर्तते' इति वचनं अस्याम् पुरुषकारव्याख्यायाः वैशिष्ट्यं प्रतिपादयति ।

अस्य ग्रन्थस्य प्रयोजनं पद्यबन्धनप्रयोजनञ्च ग्रन्थादौ स्वयं ग्रन्थकर्त्रा इत्थं प्रत्यपादि -

पठितस्य पुनःपाठे फलं वृत्तेन वक्ष्यते। न विना वृत्तबन्धेन वस्तु प्रायेण सुग्रहम्॥

धातूनां पुनःपाठफलं चात्र ग्रन्थकर्त्रा क्वचिद् धातुस्वरूपप्रदर्शनेन, क्वचित् तदर्थस्य उपन्यासेन, क्वचित् विकरणसहकारेण, क्वचित् द्वाभ्यां समस्तैर्वोपायैः सह लट्लङ्ल्ङां रूपभेदं प्रदर्श्य प्रायेण सूच्यते। क्वचित् प्रत्यक्षवचनेनाप्युच्यते। यथा - स्वरभेदाद् द्विरुच्यते<sup>1</sup>, इटा भिदा <sup>2</sup> इत्यादि। न च अत्र केवलं तेषामेव भूप्रभृतीनां धातूनां पुनःपाठफलं ग्रन्थकृता प्रदर्श्यते ये सर्वात्मना सरूपाः, अपि तु सत्यपि प्रयोगकाले नुमादिना वैरूप्ये धातुपाठ उपदेशावस्थायाम् अनुबन्धपरित्यागे ये समानरूपा

 $<sup>^{1}</sup>$  दैवम् ५५  $^{2}$  दैवम् ११६

पठ्यन्ते, सत्यिप च उपदेशावस्थायां वैरूप्ये प्रयोगकाले येषां प्रायेण सारूप्यमुपलभ्यते, तेऽप्यत्र ग्रन्थकारेण सङ्गृद्धान्ते। यथा - उपदेशे सदृशाः प्रयोगे विसदृशा अक-अिक-प्रभृतयः। अनयोः प्रयोगकाले अकेत् अङ्केत् इति रूपभेदो भविति । पाठे विरूपाः प्रयोगे क्वचित् सदृशाः णिदृ-णेदृ-प्रभृतयः। अनयोरुपदेशे सत्यिप रूपभेदे लिड्व्यतिरिक्तेषु लकारेषु नेदते नेदिष्यते इत्येवं समाना एव प्रयोगा भवन्ति। लिटि तु निनदे निनेदे इत्येवं रूपभेदः । सरूपा अपि सर्वे धातवो नात्र ग्रन्थकृता विवृताः। प्रायेणैव हि तेषां सङ्ग्रहो व्यधायि। भूयसां विवरणात् अनिर्दिष्टानामिष धातूनां निर्दिष्टदिशैव पुनःपाठफलज्ञानं सुकरम् इति हि ग्रन्थकर्तुः अभिप्रायविशेषः। तदुक्तं ग्रन्थकर्त्रा देवेन -

सरूपा धातवः केचिद् अनुक्ता अपि सन्ति चेत्। सन्तूक्तास्तेऽपि चात्रोक्ता न दुष्यन्त्यन्यसम्भवे॥ इति।

अत्र ग्रन्थकारेण यथासम्भवं मातृकाक्रममाश्रित्यैव धातूनां सङ्कलनं विहितम् । सत्यप्येवं भूधातोः प्रथमं पाठः पूर्वेषामनुरोधेन, भूशब्दस्य सत्ताख्यब्रह्मवाचकत्वेन मङ्गलरूपेण वा कृतः स्यात् ।

#### देशः, कालः च

दैवेन स्वीये ग्रन्थे नैतादृशः कश्चित् सङ्केतः कृतो येन तद्देशकालादिविषये किञ्चिज्ज्ञानं भवेत्। अतो देवोऽयं कस्मिन् काले कं च भूभागं स्वजनुषा अलञ्चकारेति न याथातथ्येन वक्तुं शक्यते, तथापि ग्रन्थोद्धरणपरम्परया यथानुमातुं शक्यं, तत्तु इत्थम् - दैवग्रन्थस्य पूर्वसम्पादकेन पण्डितगणपतिशास्त्रिणा

<sup>3</sup> दैवम ४१ 4 दैवम ११४

देवः क्रैस्ताब्दीयस्य नवमशतकस्य द्वादशशतकस्य च अन्तराले स्थित इति शक्यं कल्पयितुम् इति सामान्येनोक्तम्। संस्कृतव्याकरणशास्त्र का इतिहास इत्याख्ये ग्रन्थे च देवस्य कालो वैक्रमाब्दस्य द्वादशशत्या उत्तरार्ध इति निर्णीतम्। तदेव सङ्क्षेपत इहाप्युच्यते-

- 1. क्षीरस्वामी धातुपाठविषयकान् पाणिनीयान् अपाणिनीयांश्च बहून् ग्रन्थान् ग्रन्थकारांश्च स्मरन्नपि नैव क्वचित् दैवं देवं वा साक्षात् सङ्केतमात्रेण वा सस्मार। अतो ज्ञायते देवः क्षीरस्वामिनः पराचीनः। क्षीरस्वामिनश्च कालः वैक्रमद्वादशशतकस्य पूर्वार्धः।
- 2. दैवस्य व्याख्यात्रा कृष्णलीलाशुकमुनिना स्वकीये पुरुषकारवार्तिके त्रिषु स्थानेषु तादृशो निर्देशः कृतो येन ज्ञायते यद्देवो मैत्रेयरक्षितग्रन्थं धातुप्रदीपमनुसृत्य स्वकीयं ग्रन्थं जग्रन्थ। तथाहि देवेन तु ष्टै वेष्टने स्तायति तिष्ठापयति इति मैत्रेयरक्षितोक्ततकार-विस्नम्भान्नायमनुसृतः, देवेन मैत्रेयरक्षितविस्नम्भादित्युक्तम्, आहु लम्भन इत्यत्र मैत्रेयरक्षितेन आपयते इत्यात्मनेपदमप्युदाहृतम् उपलभ्यते। दैववशात्तु तस्यापि नैतदस्तीति गम्यते। तदनुसारेण हि प्रायेण देवः प्रवर्तमानो दृश्यते।

एवञ्च देवस्य कालः सामान्यतया वैक्रमाब्दस्य द्वाद्शशत्या उत्तरार्धः (सं. ११५०-१२००) इति शक्यमूहितुम् । मैत्रेयरक्षितकृत-धातुप्रदीपानुसारि दैवप्रकरणनिबन्धनात् देवस्यापि

वङ्गदेशीयत्वं सम्भाव्य तथैव निरूपितं व्याकरणशास्त्रैतिह्यप्रतिपादके ग्रन्थे।

> जानातीति श्रि सिद्धयेज्ज्ञपयित तु पुनर्मारणादौ घटादेः चौ मित्त्वेऽपीदमेव ज्ञप मिदिति पदं ज्ञापने मारणादौ। तेनार्थाज्ज्ञापनेऽर्थे ज्ञपयितपदवत् ज्ञापयेदित्यिप स्याद् उक्तस्योक्तिर्णिचश्चेत्युदितविहतये ज्ञापयेज्ज्ञा नियोगे॥

क्रयादिगणे पठितस्य ज्ञाधातोः श्राविकरणप्रत्यये जानाति इति रूपम् । घटादिषु मारणतोषणिनशामनेषु ज्ञा<sup>6</sup> इति पठितम् । तस्माण्णिचि मित्त्वे तत्प्रयुक्ते हस्वे ज्ञपयित इति रूपम् । एवं चुरादौ ज्ञप मिच्च इति पठितस्यापि ज्ञपयित इति रूपम् । ज्ञपधातुश्च मारणादिषु ज्ञापने च वर्तते । ततश्च ज्ञापनार्थे ज्ञापयित, ज्ञपयित इति च रूपम् । यद्यपि घटादौ मारणाद्यर्थे ज्ञाधातोः मित्त्वमुक्तं, तस्मिन्नर्थे चुरादौ णिचश्चेति प्राप्तस्य आत्मनेपदत्वस्य बाधनार्थं पुनरुक्तिः ।

धातुपाठे ज्ञाधातुः त्रिः पठितः । क्र्यादौ ज्ञा अवबोधने इति धातुः पठ्यते । तस्य श्राविकरणे ज्ञाजनोर्जा<sup>8</sup> इति जादेशे च जानातीति रूपम् । स एव च धातुः भ्वाद्यन्तर्गणे घटादौ मारणाद्यर्थान्तरेषु मित्त्वार्थं पठितः - मारणतोषणिनशामनेषु ज्ञा इति । मित्त्वफलं तु णौ मितां हस्वः <sup>9</sup> इति हस्वत्वम् । ज्ञपयित इति रूपम् ।

चुरादौ ज्ञप मिच्च इति धात्वन्तरं पठ्यते। तस्य मित्त्वात् ज्ञपयति इत्येव रूपम्। अर्थनिर्देशस्तु न तत्र उपलभ्यते। चुरादौ पुनः

 $<sup>^5</sup>$  ज्ञा अवबोधने - धातुप्रदीपः 9.38, क्षीरतरङ्गिणी. 9.38, माधवीयधातुवृत्तिः 9.40  $^6$  ज्ञा मारणतोषणिनशामनेषु - धातुप्रदीपः 1.528, क्षीरतरङ्गिणी 1.548, माधवीयधातुवृत्तिः 1.535  $^7$  ज्ञप ज्ञाने ज्ञापने - धातुप्रदीपः 10.76, क्षीरतरङ्गिणी 10.75, माधवीयधातुवृत्तिः 10.76  $^8$  पा.सू. ७.३.७९  $^9$  पा.सू. ६.४.९२

ज्ञा नियोगे इति अन्यो धातुः निर्दिष्टः। तस्य च मित्त्वाभावात् ज्ञापयित इति रूपम्। देवः मारणाद्यर्थेषु क्रयैयादिकः ज्ञाधातुरेव मित्त्वार्थोऽनूदितः, तेन मारणाद्यर्थेषु ज्ञपयित इति रूपं, ज्ञप मिच्च इति चुरादौ मारणाद्यर्थेषु ज्ञापने चार्थे दृश्यते। तेन ज्ञापनेऽर्थे ज्ञाधातोः णिचि ज्ञपयित इति रूपं, क्रयैयादिकात् ज्ञाधातोः हेतुमण्णिचि (पुकि च) ज्ञापयित इति च रूपम् इत्याह।

अत्र संशयः - घटादिषु मारणतोषणिनशामनेऽर्थे ज्ञाधातोः मित्त्वमुक्तं, तत्पुनः मारणाद्यर्थेष्वेव ज्ञप मिच्च इति कथने फले विशेषो नास्ति इति । तत्र दैवेन इत्थं समाहितम् - णिचश्च इति सूत्रेण कर्तृगामिनि क्रियाफले ण्यन्तादात्मनेपदं विधीयते । मारणाद्यर्थेषु पुनर्मित्वोक्तिः तस्यात्मनेपदत्वस्य बाधनार्था । तेन एष्वर्थेषु ज्ञपयति इति रूपं नास्ति इति ।

अत्रेदं विचार्यते - ज्ञप मिच्च इत्यत्र अर्थनिर्देशः नास्ति । तत्र दैवेन मारणादिकं ज्ञापनञ्च अर्थः इति अभ्युपेयते । क्षीरस्वामी तु ज्ञप मारणतोषणिनशामनेषु मिच्च इत्येव पपाठ । घटादित्वादेव सिद्धे स्वार्थणिजर्थं पुनः पाठः इत्यिभप्रेयाय । मैत्रेयरिक्षतः ज्ञप मिच्च इत्येव पिठत्वा ज्ञापने मारणादिषु च अभिधानमस्यैव इत्याह । अत्र न्यासकारः श्लाघह्रुङ्स्थाशपां ज्ञीप्स्यमानः 10 इति, प्रच्छ ज्ञीप्सायाम् इति च सर्वथा अयं ज्ञाने ज्ञापने प्रयुज्यते । (श्लाघहुङ्स्थाशपां ज्ञीप्स्यमानः इत्यत्र ज्ञीप्स्यमानपदस्य ज्ञापियतुमिष्यमाण इत्यर्थात्, प्रच्छ ज्ञीप्सायाम् इत्यत्र ज्ञातुमिच्छा इत्यर्थाच्च) मारणाद्यर्थानाम्

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> पा.स. १.४.३४

उपलक्षणत्वं वक्तव्यम्, अर्थान्तरेऽपि प्रयोगसत्त्वात् । एवञ्च ज्ञप मिच इत्येवम् अर्थनिर्देश युक्त इति मन्यते ।

भट्रोजिदीक्षितैः अयं ज्ञाने ज्ञापने च वर्तते इत्युक्तम्। प्रतिपज्ज्ञप्तिचेतनाः, ज्ञीप्स्यमानः इत्यादिप्रयोगाः अत्र मानम्। घटादौ मारणतोषणनिशामनेष ज्ञा इति पाठानन्तरं निशामनं चाक्षषज्ञानम् इति माधवः, ज्ञापनमात्रमित्यन्ये। निशानेष्विति पाठान्तरम् । निशानं तीक्ष्णीकरणम् । एष्वर्थेषु जानातिर्मित् इति व्याख्याय निशामनं चाक्षुषज्ञानम् इति वदतः माधवस्य मते बोधयति इत्यर्थे ज्ञापयति इति कथं मित्त्वम्? तन्मते चाक्षुषज्ञानस्यैव निशामनशब्दार्थत्वात् इत्याशङ्क्य ज्ञापनं मारणादिकञ्च ज्ञप मिच्च इति चुरादौ पठ्यमानस्य अर्थः इति माधवमते समाधानम् उक्तम् । पुनश्च ज्ञाधातोः ज्ञपधातोश्च णौ मित्त्वात् ज्ञपयतीत्येव रूपं, कथं विज्ञापना भर्तृषु सिद्धिमेति इति, तज्ज्ञापयत्याचार्यः इति च आशङ्क्य माधवमते चाक्षषज्ञानादन्यत्र मित्त्वाभावात दोषो नास्ति । निशामनं ज्ञापनमात्रम इति मते तु चौरादिकः ज्ञाधातुः ज्ञापयति इति रूपसाधनाय स्वीकर्तव्यः । नियोगार्थकोऽपि सः, धातूनाम् अनेकार्थत्वात् ज्ञानार्थे वर्तते । निशान इति पाठं स्वीकुर्वतां हरदत्तादीनां मते तु दोष एव नास्ति । ज्ञप मिच्च इत्युपऋम्य नान्ये मितोऽहेतौ इति कथनात् ज्ञा नियोगे इति धातुः न मित्। इत्थञ्च देवः, माधवः, क्षीरस्वामी च मारणादिषु ज्ञापने च, ज्ञप मिच्च इति, मैत्रेयरक्षितादयः न्यासकारदीक्षितादयः ज्ञाने ज्ञापनादिषु च अमुं धातुं मन्यन्ते ।

क्षये क्षयति हिंसायां क्षिणातीति षितो भवेत् । निवासगत्योः क्षियति क्षिणोत्यावगुणे क्षिणोः ॥ क्षयार्थकः क्षिधातुः<sup>11</sup> भ्वादौ पठितः। क्षयति इति रूपम्। हिंसार्थकः क्षिष्-धातुः<sup>12</sup> क्र्यादौ पठितः। क्षिणाति इति रूपम्। षिद्गहणं किमर्थं कृतिमिति चेत्, तत्रोच्यते। क्षि इति धातुः अग्रे पठ्यते। तस्य व्यावृत्तिः तावत् सम्पादनीया। षिद्भिदादिभ्योऽङ् इति सूत्रेण अङि कृते क्षिया इति रूपं च सिद्ध्येत्। अतः, अयं धातुः अत्र षित् कृतः।

अयं धातुः ह्रस्वान्तो वा दीर्घान्तो वा इति विषये मतभेदाः सन्ति । मैत्रेयरिक्षतः इमं धातुं क्षीष् हिंसायाम् इति दीर्घान्तं पठिति, क्षीणाति इति रूपं च प्रदर्शयति । हेमचन्द्रस्यापि क्षीणाति इत्येव मतिमति पुरुषकारे प्रतिपादितम् । सायणाचार्योऽपि दीर्घान्तमेव प्राह । सिद्धान्तकौमुद्यां तु व्री वरणे, भ्री भये, क्षीष् हिंसायाम् इति पठित्वा एषां त्रयाणां ह्रस्वः इति स्पष्टमुक्तम् । तन्नाम, कौमुदीकारमते दीर्घान्त एवायं धातुः । रूपं तु क्षिणाति इति ।

अयमर्थः - क्र्यादिगणे पूञ् पवने इत्यारभ्य पठितान् धातून् प्वादयः इति निर्दिश्य प्वादीनां हस्वः इति सूत्रेण शिति (प्रत्यये) हस्वो विहितः - पुनाति इति रूपम्। पूञ् पवने इत्यारभ्य फ्ली गतौ इति पाठानन्तरं (पाणिनीयधातुपाठे) वृत्करणं कृतम्। वृत्करणेन च उपात्तस्य गणस्य समाप्तिर्लक्ष्यते। मध्ये लूञ् छेदने इत्यारभ्य ल्वादिगणोऽपि निर्दिष्टः। वृत्करणेन प्वादयः समाप्ताः उत ल्वादयः इति शङ्कायां, केचित् प्वादयः वृत्ताः इति अमन्यत। तन्मते क्षीष्-धातोः क्षीणातीत्येव रूपम्। ल्वादयः एव वृत्ताः, न प्वादयः

 $<sup>^{11}</sup>$ क्षि क्षये - धातुप्रदीपः १.१४३, क्षीरतरिङ्गणी. १.१४९, माधवीयधातुत्रृत्तिः १.१४८  $^{12}$ क्षिष् हिंसायाम् - धातुप्रदीपः ९.३७, क्षीरतरिङ्गणी. ९.३७, माधवीयधातुत्रृत्तिः ९.४९

इति बहवः। तेषां मते तु ह्रस्वे सित क्षिणातीत्येव रूपं भवित। देवेन ह्रस्वान्त एव पाठः कृतः इत्यतः क्षिणाति इत्येव बहुसम्मतं रूपं तन्मते भवित।

क्षिणु हिंसायाम् ३ इति तानादिकस्य धातोः क्षिणोति इति रूपं प्रदर्शितम् । क्षिणुधातुः उविकरणे सित लघूपधगुणे कृते क्षेणोतीति भाव्यम् इति राङ्कायां संज्ञापूर्वको विधिरनित्यः इति परिभाषया गुणाभावः सूचितः देवेन । व्याख्यातञ्च पुरुषकारे । ओर्गुणः इति सूत्रे ओरोत् इति वक्तव्ये गुणग्रहणात् ज्ञापकात् परिभाषेयं सिद्धा । तेन, स्वायम्भुवम् इत्यत्र ओर्गुणः इति गुणो न भवति । तुल्यन्यायेन क्षिणोतीत्यत्रापि गुणाभावः प्रतिपादनीयः इति । मैत्रेयरक्षितेन क्षणु हिंसायां, क्षिणु च इति पठित्वा रूपद्वयमपि प्रादर्शि । क्षीरस्वामी तु क्षणु हिंसायाम् इत्येव पपाठ । क्षिणोति इति रूपञ्च दुर्गमते इत्याह । निवासगत्यर्थयोः प्रतिपादकः क्षिधातुः १ तुदादौ पठितः । क्षियति इति रूपम् । हिंसार्थकः क्षिणुधातुः तनादौ पठितः । क्षिणोति इति रूपम् ।

क्षिणोति विषये मतान्तरम् - क्षिधातोः एव सौवादिकत्वात् श्रुविकरणे क्षिणोतीति रूपं मैत्रेयरिक्षतः प्रदर्शयति । ननु स्वादौ विद्यमानस्य क्षिधातोः छन्दिस इति अधिकारान्तर्गतत्वात् कथं भाषायाम् क्षिणोतेः साधुत्वं स्यात्? तथा च छन्दिस इत्यधिकारम् आगणान्तम् इच्छन्ति प्रायः सर्वे । अत्रोच्यते - छन्दिस इत्यस्य छन्दस्यि इत्यर्थं प्रकल्प्य

 $<sup>^{13}</sup>$  क्षणु हिंसायां क्षिणु च - धातुप्रदीपः ८.३, क्षीरतरिङ्गणी ८.३, माधवीयधातुवृत्तिः ८.३  $^{14}$  क्षि निवासगत्योः - धातुप्रदीपः ६.१११, क्षीरतरिङ्गणी. ६.१०८, माधवीयधातुवृत्तिः ६.१११

भाषायामपि अस्य साधुत्वं वक्तव्यम् । ततश्च पञ्चबाणः क्षिणोति इत्यादिप्रयोगाः सिद्धाः भवन्ति ।

दीक्षितास्तु अयं भाषायामिप इत्येके इत्युक्तवा न तद्यशः शस्त्रभृतां क्षिणोति इति उदाहरणं प्रदर्शयामासुः। अत्र एके इत्यनेन अरुचिः सूचिता। क्षीरस्वामिना तु ऋषि इति पठित्वा ऋङ्ष्णोति इत्युदाहृतम्। तत्र ऋणोति क्षिणोति इत्येके इत्यप्युक्तवा क्षिणोति इति रूपे अरुचिः प्रकटिता। इत्थञ्च सौवादिकस्य क्षिधातोः भाषायां प्रयोगः न तथा प्रामाणिकः। अत एव कृदन्तरूपमालायामिप छान्दसा इति स्पष्टमेवोक्तम्। प्रयोगास्तु क्षिणुधातुना निष्पादनीयाः इति मे भाति।

#### शब्दस्वरूपविज्ञानम्

रामकृष्णभट्टः के

तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशस्स्मभूतः। आकाशाद्वायुः"¹ इत्यादिना जगदुत्पत्तिं ब्रुवती श्रुतिः "अन्नात्पुरुषः"² इत्याह। पश्चादीनां सर्वेषामपि प्राणिनामन्नरसिवकारत्वे समाने कस्मात् पुरुष एवेह गृद्धते – इत्याशङ्क्य 'प्राधान्यात्' इति समाहितम् भाष्यकारैब्रह्मवल्लीभाष्ये। "किं पुनः प्राधान्यम्" इति जिज्ञासायां "कर्मजिज्ञासाधिकारः" इति च तैरेवोक्तम्। पुरुषशब्देनात्र मनुष्यो गृद्धते। स हि विज्ञातं वदित विज्ञातं करोति। तस्मात् पुरुषस्य कर्मज्ञानयोरिधकारः। शक्तत्वात् अर्थित्वाच्च। ज्ञानपूर्वकत्वात् कर्मणः, ज्ञानस्य कर्मणोपि प्राधान्यम्। ज्ञानञ्च वर्णात्मकशब्दादेव जायते वर्धते चेति सर्वसंप्रतिपन्नम्। अत एव शब्दो ज्योतिः, सर्वार्थप्रकाशकत्वात्। सूर्योपि यन्न प्रकाशयित तत् प्रकाशयित शब्दः। तस्मात् शब्दस्वरूपविज्ञानार्थोयमारम्भः।

शब्दादर्थं पतिपद्यामहे इति सर्वेषामनुभवः। तस्मादस्ति शब्दे काचिदर्थबोधकताशक्तिरिति निश्चिनुमः। शक्तेराश्रयः कः, यस्य च श्रवणादर्थबोधः इति विचारस्तु प्रकृतः, शब्दस्वरूपनिर्धारणे प्रवृत्तत्वात्। शब्दो नाम वर्णात्मको वर्णसमुदाय इत्याह। नेयमुक्तिः समञ्जसा वर्णसमुदायस्य यगपत अनुपलब्धेः। स हि घटपटादिवत

 $<sup>^{1}</sup>$  आनन्दवल्ली -१  $^{2}$  आनन्दवल्ली -१

राब्दः क्रचिदुपलभ्यते। क्रमेण वर्णानुचार्य भवत्सम्मत राब्दस्य निष्पाद्यमानत्वात्। वर्णानामाशुविनाशित्वेन द्वितीयवर्णोचारणवेलायां प्रथमस्याभावात् अन्त्यवर्णोच्चारणसमये पूर्वेषामभावात् वर्णसमुदायस्य अनुपलम्भ एव। न च अन्त्यवर्णोच्चारणात्परं सर्वेषां युगपत् स्मरणं सम्भवतीति वाच्यम्। येन क्रमेण उच्चारणं तेन क्रमेणैव स्मरणं भवतीति नियमाभावात्। नदी-दीन, यवः-वयः, तपन-पतनादिषु व्यत्ययेन स्मरणे अर्थभेदप्रसङ्गात्। किञ्च श्रूयमाण-ध्वनीनामुचैस्त्व-नीचैस्त्व-मृदुत्व-कठोरत्वादिभिरसंख्यानभेदवत्वेन शाब्दबोधे अव्यवस्थाप्रसङ्गः। तथाहि मृदुध्वन्युच्चारितो घटशब्दः कलशं बोधयतीति यस्य शक्तिग्रहः, तस्य कर्कशध्वन्युच्चारितघटशब्देन बोधो न स्यात्। किञ्च वर्णानामाशुविनाशित्वेन वर्णसमुदायाभावात् अर्थबोधकताशक्तेराश्रयस्यैव अनुपपत्तिः। उच्चारणभेदात् शब्दभेदाच 'स एवायं शब्दः' इति प्रत्यभिज्ञाया अप्यनुपपत्तिः। लिख्यमानस्तु लिपिरूपरेखाविशेषः शब्दं स्मारयित, नत्वसौ शब्दः। दृश्यत्वाच। न हि शब्दो दृश्यते।

किञ्च वर्णानां ऋमेणोच्चारणेपि यौगपद्येन सर्वेषां श्रवणादर्थबोध इति यदुक्तं तदयुक्तम् । यौगपद्येन श्रवणाभावात् तज्जन्यसंस्काराभावेन यौगपद्यस्मरणासम्भवात् । एकैकवर्णश्रवणजन्यसंस्कारस्य पृथक्तवेन, पृथगेव वर्णानां स्मरणं, न तु यौगपद्येन । ननु काण्डशाखापर्णादीनां समुदायो वृक्षः । तथापि वृक्षस्य युगपत् स्मरणं सम्भवति । तथा वर्णसमुदायो युगपत् स्मर्यत इति चेत् वैषम्यात् । अवयवसमुदायोपि वृक्षः युगपत् दृश्यत इति वृक्षदर्शनजन्यसंस्कारात् वृक्षस्य स्मरणं युज्यते । वर्णसमुदायस्तु युगपन्न श्रूयत इति वैषम्यम् ।

एवं तर्हि कः शब्दः? कश्च अर्थबोधकतारूपशक्त्याश्रयः? उच्यते। उच्चारितेर्ध्वनिभिः वर्णपदाभिधेयैरभिव्यज्यते कश्चिद्खण्डः शब्दः। स चोच्चारितध्वनिरूषितो बोधयत्यर्थम्। स एवार्थबोधकताशक्त्याश्रयः। सोप्यखण्डः शब्दः स्फोट इत्यभिधीयते वैयाकरणैः। स्फुटत्यर्थः अस्मादिति स्फोटः इति व्युत्पत्तिः।

नन्न ये वर्णाः स्फोटं व्यञ्जयित त एव वर्णाः अर्थं बोधयन्ति इति किमर्थोयं स्फोटः? तद्धेतोरेव तद्धेतुत्वे मध्ये किं तेन इति न्यायात्। नैतदेवम्। अभिव्यञ्जनाभिधानयोर्भेदात्। श्रूयमाणा वर्णा आशुविनाशिन इत्युक्तम्। उच्चारितैर्वर्णेः रत्नपरीक्षन्यायेन क्रमेण अभिव्यञ्जनं भवित स्फोटस्य। ततो युगपदर्थबोधः। स्फोटानाम् आश्रयणे तु युगपदर्थो न बुध्येत। क्रमेणार्थबोधो न कस्यापीति विशेषः। किञ्च 'अयमेकः शब्दः। शब्दादर्थं प्रतिपद्यामहे' इत्यनुभवः सर्वेषां न तु "वर्णेरर्थं प्रतिपद्यामहे" इति। यत्तु तार्किकाः स्फोटमनङ्गीकुर्वन्तो ध्वनिभिरेवार्थबोध इति मन्वते, तत्तु अर्धजरतीयन्यायमनुसरित। उत्पत्तिवादिनस्ते हि तन्तुभिर्वस्त्रमन्यदुत्पद्यते तन्तुभ्योतिरिक्तमिति वदन्ति। किमर्थं वस्त्रमन्यदुत्पद्यते? तन्तुसमूह एव वस्त्रम्। इमे तार्किका तन्तुसमूहं धारयामो न तु वस्त्रमिति ब्रुवन्तु।

मीमांसकाः पुनः नित्यं वर्णं सङ्गिरन्तः "ध्वनिना नित्यो वर्णः अभिव्यज्यते। पिपीलिकापङ्किरिव उच्चार्यमाणाः वर्णा एव वाचका इति ब्रुवते। नित्यत्वेपि वर्णानां पिपीलिका पङ्किरिव वर्णसमूहो युगपत् ज्ञानगोचरो न भवतीति पूर्वोक्तो दोषः समानः। वर्णस्य नित्यत्वे व्यङ्ग्यत्वे च वर्णस्फोट एव सः। वर्णस्फोटः

स्वीिक्रयते न तु पदस्पोटः इति तु च्छलमात्रम्। न तु विद्वन्मनोहरम्। यत्तु श्रीशङ्कराचार्यैः सूत्रभाष्ये "वर्णा एव वाचका इति भगवानुपवर्षः" इत्युक्तम्। तत्तु उपवर्षाचार्यमतस्य अनुवादः, न तु स्फोटवादस्य खण्डनम्। शास्त्रकारा हि ग्रन्थेषु मतान्तराप्यनुवदन्ति प्रपञ्चार्थम्। न तावता तेषु मतेषु नैर्भर्यं तेषाम्। ब्रह्माद्वैतवादिनां श्रीशङ्कराचार्याणां स्फोटवादस्य मण्डने खण्डने वा न लाभो न च हानिः। उपवर्षाचार्याः मीमांसकाः। किं मीमांसकसिद्धान्तः संमतो भगवत्पादानाम्? अथवा पुनरस्तु स्फोटवादोस्माकं प्रस्थानान्तरम्। अन्यप्रस्थानेन न दोषायेति न किञ्चिदेतत्।

नचु स्फोटादेवार्थबोधो न तु वर्णेभ्यः इति अङ्गीकारे शब्दानां बहुत्वात् असंख्याता भवन्ति स्फोटाः इति चेत्। इष्टापत्तिः। एवं हि देशीय विदेशीयभाषास्विप स्फोटादेव अर्थप्रतिपत्तिरिति वक्तव्यं भवति, युक्तिसाम्यादिति चेत्। इष्टापत्तिरित्येवोत्तरम्। सर्वभाषास्विप वर्णघटितत्वात् शब्दानां तत्तद् वर्णाभिव्यङ्ग्यादखण्डात् स्फोटादेव अर्थं प्रतिपद्यन्तो जना इत्यविशेषः। नचु शब्दब्रह्मवादी भवान्। शब्दाद्वयवादी च। स्फोटश्च शब्दः। तथाच अनन्तानि ब्रह्माणि। अद्वयवादस्य मूले कुठरश्चेत्यहो हास्यास्पदं ते दर्शनम्। शब्दाद्वयवादिनामयं सिद्धान्तो दरीदृश्यते, जाज्वल्यते च सर्वदर्शनानां मध्ये वेदप्रामाण्यात्, पतञ्जल्यादिमुनिसम्मतत्त्वाच।

ओमिति ब्रह्म। ओमितीदं सर्वम्। इति श्रुतेः ओम् इत्येतत् राब्दब्रह्म। तदेव महास्फोटः। स एवानिर्वाच्यतया मायया घटपटवृक्षाद्यर्थरूपेण विवर्तते। ये च श्रवणप्रत्यक्षविषया वर्णाः ते

<sup>3</sup> शिक्षावळ्ळी - ८

सर्वे शब्दब्रह्मणो विवर्ताः । तैरुपाधिभिरेक एव महास्फोटः विभिन्न इव प्रतीयमानः घटपटाद्यर्थजातं प्रकाशयति । न च साङ्कर्यम् । उपाधिभेदादर्थभेदोपपत्तेः । "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" इत्यादि श्रुतिवचने जाग्रत्यिप यथा मायकल्पितासंख्यैर्दव्यैः नानाविधो लोकव्यवहारः ब्रह्माद्वैतवादिनां, तथैव कल्पितवर्णोपाधिभिर्विभिन्नत्वेन प्रतीयमानैः शब्दैः स्फोटाख्यैर्लोकव्यवहारोनुगम्यते ।

अकारादयो वर्णाः द्रव्याणि न तु गुणाः। ते च स्थानप्रयत्न-भेदादुच्चारणिक्रयया निष्पाद्यन्ते। यत्तु "आकाशः शब्दगुणः" इत्येवं शास्त्रे व्यवहारः। तत्र शब्दशब्देन ध्वनिसामान्यं गृह्यते, न तु वर्णः। लोके तु ध्वनिवर्णयोरभेदेन व्यवहार इति ध्वनिशब्देन वर्णे गृहीतेपि न दोषः। लोकप्रतिपत्त्यर्थमेव शास्त्रप्रवृत्तेः। एकस्य महास्फोटस्य स्वीकारादेव 'सर्वे सर्वार्थवाचकाः' इत्युक्तेरुपपत्तिः। एकस्यैव तस्य उपाधिभिः सर्वशब्दरूपत्वेन सर्वार्थवाचकत्वस्योपपादनात्। "सर्वे सर्वार्थवाचका इति तु योगिदृष्ट्या" इति व्याख्यातारः। योगिनामपि कथमेतदुपपद्यते? न हि योगिनो भ्रान्ताः। तस्मादत्र योगिनो नैव पातञ्जलाः। किन्तु शब्दब्रह्मविदो वैयाकरणा इति बोध्यम्।

यश्छन्दसामृषभो विश्वरूपः । छन्दोभ्योध्यमृतात् सम्बभूव । समेन्द्रो मेधया स्पृणोतु । अमृतस्य देव धारणो भूयासम्" इति शिक्षा । अत्र श्रीशाङ्करभाष्यम् - यः सोङ्कारः छन्दसां वेदानां वृषभ इव वृषभः, प्राधान्यात् । विश्वरूपः सर्वरूपः सर्ववाग्व्याप्तेः । "तद्यथा शङ्कुना" इति श्रुत्यन्तरात् । अत एव वृषभत्वम् ओङ्कारस्य । छन्दोभ्यः वेदेभ्यः, वेदा ह्यमृतम् । तस्मात् अमृतात् अधि

<sup>4</sup> शिक्षावळी – ४.१

सम्बभूव। लोकदेववेदव्याहृतिभ्यः सारिष्ठं जिघृक्षोः प्रजापतेः तपस्यतः ओङ्कारः सारिष्ठत्वेन प्रत्यभादित्यर्थः। न हि नित्यस्य ओङ्कारस्य अञ्जसैवोत्पत्तिरवकल्पते। सः एवं भूत ओङ्कारः इन्द्रः सर्वकामेशः परमेश्वरः मा मां मेधया स्पृणोतु प्रीणयतु बलयतु वा। प्रज्ञाबलं हि प्रार्थ्यते। अमृतस्य अमृतत्वहेतुभूतस्य ब्रह्मज्ञानस्य तद्धिकारात्; हे देव धारणः धारियता भूयासम् भवेयम् इति। तत् सर्वमस्मदनुकूलम्। यदेतस्य उपास्यत्वेन योजनं भाष्ये, तदिप न विरुध्यते शब्दब्रह्मोपासकानाम् अस्माकम्।

उपर्युक्तभाष्ये 'सर्ववाग्व्याप्तेः' इत्यस्य विवरणं वनमालायाम् - शब्दमात्रे कृत्स्नस्याभिधीयस्यान्तर्भावं "तस्य वाक्तन्ति" इत्यादि श्रुत्युक्तं सिद्धं कृत्वा तस्य सर्वशब्दात्मकत्वे प्रमाणमाह - तद्यथेति । तद्यथा शङ्कुना सर्वाणि पर्णानि संतृण्णानि एवमोङ्कारेण सर्वावाक् संतृण्णा इति श्रुत्यन्तरम् ।

एवञ्च सर्वमिभधानमिभधेयञ्च ओङ्कारेण शब्दब्रह्मणा व्याप्तमिति स्पष्टम् । अभिधानं शब्दः । अभिधेयमर्थः । शब्दार्थरूपं सर्वं नान्यत् किञ्चिदस्ति । सर्वमिदं जगत् शब्दब्रह्मणो विवर्तः । साधुखल्वेतदुक्तं तत्रभवता भर्तृहरिणा -

अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम् । विवर्ततेर्थभावेन प्रिक्रया जगतो यतः ॥<sup>5</sup> शिक्षायाम् पञ्चमानुवाके "भूर्भुवःसुवरिति वा एतस्तिस्रो व्याहृतयः" इत्युक्तवा माहाचमस्येन दृष्टा मह इति चतुर्थो व्याहृतिः उदाहृता ।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> वाक्यपदीयम् - ब्रह्मकाण्डम् -१

ततश्च "तद्भद्म। स आत्मा" इत्युक्तम्। इदमन्यासां तिसृणामिप व्याहतीनामुपलक्षणम्। एवं चतसृणामिप व्याहतीनां ब्रह्माभिन्नत्व-प्रतिपादनं शब्द एव ब्रह्म इत्यर्थं द्रढियतुमेवेति द्रष्टव्यम्।

षष्ठानुवाके च मह इति ब्रह्मणि इति वाक्ये मह इति पर-ब्रह्मैवोपास्यमिति वनमालायां निर्णीतम्। सादृश्यात् सामीप्याच्च शब्दब्रह्मणः मह इति शब्दरूपव्याहृतेरेवोपास्यत्वमुक्तं श्रुत्या, नतु सालग्रामादेः शिलारूपस्य इत्यपि द्रष्टव्यम्। पुनरप्य-ष्टमेनुवाके "ओमिति ब्रह्म। ओमितीदं सर्वम्" इत्यभिहितम्। अत्र श्रीशङ्कराचार्याः - ओम् इत्येतच्छब्दरूपं ब्रह्म इति मनसा धारयेत्। यतः ओमितीदं सर्वम्। सर्वं हि शब्दस्वरूपं ओङ्कारेण व्याप्तम्। "तद्यथा शङ्कुना" इति श्रुत्यन्तरात्। अभिधानतन्त्रं हि अभिधानम् इत्यतः इदं सर्वमोङ्कार इत्युच्यते" इति। अत्र वनमाला - अभिधेयजातस्य अभिधानाधीनसिद्धिकत्वात् वाच्यवाचकयोः तादात्म्यस्वीकाराच्च अभिधेयजातस्याभिधानेन्तर्भावः। इति।

अत्र ब्रूमः । विवर्तानां विकाराणां च प्रकृतावन्तर्भावः । घटशरावादीनां विकाराणां च प्रकृतौ मृत्तिकायामन्तर्भावः । रज्जुसर्पस्य रज्जावन्तर्भावः । प्रकृतिर्व्यापिका । विकृतिस्तु व्याप्या । अभिधानव्याप्यमभिधेयम् । शब्दस्य विवर्तः अर्थः । अर्थस्य शब्देन्तर्भावः । अत्र व्यापकत्वं बहुदेशवृत्तित्वम् । व्याप्यत्वम् अल्पदेशवृत्तित्वम् । यत्र यत्र अर्थः तत्र तत्र शब्दः इति शब्दो व्यापकः । यत्र यत्र शब्दः तत्र तत्र अर्थः इति नास्ति व्याप्तिः । हं फट् हां हीं हूम् इत्यादौ अनर्थकनिपातेषु च अर्थस्याभावात् । अत एव अभिधानव्याप्यत्वमभिधेयस्य । एवञ्च अभिधानकृतविकारा इमे पदार्था

इति सिद्धम् । पदार्थ इति रूढः शब्दोपि व्यञ्जयित पदस्य विकारा इति । पदस्य अर्थाः पदार्थाः । "अनुविद्धिमव ज्ञानं सर्वं शब्देन भासते" इति हरिः घटः सन् इत्यादौ सदर्थो ब्रह्म अव्यभिचारेण भासते ब्रह्माद्वैतवादिनां तथास्माकं शब्दब्रह्मवादिनां शब्दोपि भासते पदार्थज्ञाने । अत एव केषाञ्चित् शब्दानां प्रयोगे काव्येषु अश्लीलत्व-रूपशब्ददोषो न त्वर्थदोषाः काव्यमीमांसकानाम् ।

अष्टमानुवाके च श्रुतिराह – ओमिति ब्राह्मणः प्रवक्ष्यन्नाह ब्रह्मोपामवानीति। ब्रह्मैकोपामोति इति। अत्र श्रीशङ्करभाष्यम् – ब्रह्म परमात्मानम् उपामवानीति आत्मानं प्रवक्ष्यन् प्रापियष्यन् ओमित्येवाह। स च तेनोङ्कारेण ब्रह्मप्रामोत्येव इति। अनेन भाष्येण ओङ्काररूपं ब्रह्म ब्राह्मणः प्रामोति इति लभ्यते। प्राप्तिश्च ओङ्काररूप ब्रह्मणा सायुज्यमेवेत्यवधेयम्।

ननु ओङ्कार इत्यत्र वर्णात्कार इति कारप्रत्ययः। ओमिति वर्ण इत्यभ्युपेयम्। स च श्रोत्रेन्द्रियग्राद्यः प्रत्यक्षः। ब्रह्मणः प्रत्यक्षत्वं न केनाप्यन्यैरभ्युपगतम्। भवदभ्युगतं ब्रह्म किं प्रत्यक्षम्? मैवम्। ओङ्कारेणाभिव्यज्यमानो महानादो ब्रह्म। स एव महास्फोटः परमेश्वरः। स च न श्रवणगोचरः। वाच्यस्यापि प्रत्यक्षत्वनियमो नास्ति। किं पुनर्व्यङ्यस्य। ननु मृदङ्गताडनादिभिरुत्पद्यमानो नादः श्रूयते? न। विशेषात्। को विशेष इति चेत्। ओङ्कारेण अभिव्यङ्ग्यत्वमेव विशेषः। उत्पद्यमाना ध्वनयः श्रवणगोचरा इत्यस्माभिरप्यङ्गीकृतमेव। महानादिवशेषोयं न श्रवणगोचर इति न काचिदनुपपत्तिः। ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म इति श्रुतिः। एकमक्षरम् इति कर्मधारयसमासः। पूर्वकालैकसर्व..." इत्यादिसुत्रेण समासः। एकम् = अद्वितीयम्। न क्षरतीत्यक्षरम्। शाश्वतिमत्यर्थः। शाश्वतमद्वितीयमोमिति शब्दगम्यं महानादस्वरूपं ब्रह्मोति वाक्यार्थः। नतु एकमक्षरं यस्मिन्स ओं शब्द इति बहुव्रीहिः। ओङ्कारे शब्दे अ उ म् इत्यक्षरत्रयसत्वात्। तदुक्तम्- अकारश्च तथोकारो मकारश्चाक्षरत्रयम्। एतास्तिस्रः स्मृता मात्राः सत्त्वराजसतामसाः॥ इत्याद्यागमग्रन्थिवरोधात्। ब्रह्मणः शब्दरूपत्वादेव अनादिनिधना नित्या वागुत्सृष्टा स्वयम्भुवा" इति स्मृतिः। वाचा विरूपनित्यया, वागेव विश्वा भुवनानि जज्ञे इत्यादिश्रुतयश्च शब्दब्रह्मणो माहात्म्यमाचक्षते। सर्वेषां वेदानामोङ्काररूपत्वेन "सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति.." इत्याद्युपपद्यते। नच भवद्रीत्या महानादस्य शब्दब्रह्मणो जडत्व- माशङ्कनीयम्। तस्य चैतन्यरूपत्वात्। वेदाभिन्नत्वेन ओङ्कारेणभिन्नं हि शब्दब्रह्म। तच्च आत्मविज्ञानं चैतन्यम्। श्रीशङ्करा- चार्येरपि ब्रह्मवळ्ळ्यास्तृतीयानुवाकभाष्ये "मनोवृत्त्युपाधि- परिच्छिन्नं आत्मविज्ञानं मन्त्राः" इति स्पष्टमेवोक्तम्। आत्मविज्ञानञ्च चैतन्यमेव।

किञ्च श्रीगणेशाथर्वशीर्षे गणेशदेवतायाः स्वरूपम् शब्दतत्त्वमेवेति स्फुटमिमिहितम् । तथाहि - श्रीगणेशदेवतामुद्दिश्यैवमुच्यते - "त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि" एवकारो भिन्नक्रमः । त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मैवासि इति । शब्दब्रह्म ओङ्कारो हि श्रवणप्रत्यक्षः । ननु महानादस्य शब्दब्रह्मणः ओङ्कारेण अभिव्यङ्ग्यत्वमुक्तं भवतैव । नतु ओङ्कारस्यैव शब्दस्य ब्रह्मत्वमिति चेत् । सत्यम् । ओमिति ब्रह्म, ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म इत्यादिभिः श्रुतिभिः, स्मृतिभिः तस्य वाचकः प्रणवः इति योगसूत्रेण च शब्दब्रहमणः गणेशस्य प्रधानं प्रतीकमोङ्कार

इत्यवधारणात् शब्दार्थयोरिभन्नत्वाच "त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि" इत्युक्तम् । निह सलगामादेः प्रतीकस्य ईश्वराभिन्नत्वं क्वचिदिपि श्रुतं स्मृतं वा । तस्मात् सुष्टूक्तं त्वं ब्रह्मासीति । त्वं चत्वारि वाक्-परिमिता पदानि' इति कण्ठरवेणोक्तः शब्दाभेदः श्रीगणेशस्य । किञ्च त्वं मूलाधारस्थितोसि नित्यमिति वचनमप्य्स्मदनुकूलम् । परा वाङ्मलचक्रस्था इत्यादिवचनात् । वाङ्मयस्त्वं चिन्मयः त्वं वाग्रूपस्त्वं चिद्रपेत्यर्थः । स्वार्थे मयट् । तत्प्रकृतवचने मयट् इति सूत्रात् ।

शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छति - इत्यस्यायमर्थः। शब्दब्रह्मसमस्तवाचां प्रधानभूते ओङ्कारे निष्णातः परिनिष्ठितचित्त-संस्कारस्तत्स्वरूपं जानन् पुरुषः परंब्रह्म ओङ्काराभिव्यङ्ग्यं महानादं महास्फोटाख्ह्यं ब्रह्म अधिगच्छति इति। अत एव "एकः शब्दः सम्यग्ज्ञातः सुष्ठुप्रयुक्तः स्वर्गे लोके कामधुग् भवतीति महाभाष्यकारः । सम्यग् ज्ञातः ओमितीदं सर्वम् अहं शब्दब्रहम इति शब्दतत्त्वविज्ञानेन ज्ञातः। सुप्रयुक्तत्वञ्च व्याकरणशास्त्रेण शिक्षया च परिष्कृतबुद्ध्या प्रयुक्तत्त्वम्। एतेन सिद्धमेतत् -यत् ब्रह्माद्वैतवादिनोपरब्रह्मेत्याचक्षते शब्दब्रह्म, तदेव अस्माकं परब्रह्म। न चोङ्कारः शब्द एव परब्रह्मेति भ्रमितव्यम्। किन्तु तद्भिव्यङ्ग्यो महास्फोट एव तदिति वेदितव्यम्। महानादः, अनाहतनादः - इत्यपि तस्य शास्त्रेषु व्यवहारः। तस्य वाचकः प्रणवः इति योगसूत्रे वाचक इत्यस्य व्यञ्जनया बोधक इत्यर्थः। "यतो वाचो निवर्तन्ते। अप्राप्य मनसा सह" इति श्रुतेः। दुन्दुभ्यादावाहन्यमाने श्रूयमाणो ध्वनिराहतनादः। अयमनाहतनादः स्वतःसिद्धः स्वयंप्रकाशः योगिभिरेव गम्यमानः।

घटपटादिपदेषूचारितेषु तदिभव्यङ्ग्यः तद्वर्णरूषितः स्फोटः एवार्थबोधं जनयति सूक्ष्मवेदिनां न तु अज्ञानिनाम्। यथा ब्रह्माद्वैतवादिनां मते घटपटादयोर्थाः ब्रह्मैव सन्तः जलाहरणादिक्रियाभेदं जनयन्ति उपाधिभेदात्। अयञ्च विवर्तवादः अन्या सर्वापिप्रक्रिया मायासह-कारेण ब्रह्माद्वैतवादिनामिव नेया। भगवता भर्तूहरिणा सुष्टुक्तम्-

> अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम् । विवर्ततेर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः ॥ इति ॥

## परिशीलितग्रन्थसूची

- 1. अष्टाध्यायी, चौखम्बासंस्कृतप्रतिष्ठान, दिल्ली, १९९२
- 2. वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी, चौखम्बासुरभारतीप्रकाशन, वाराणसी, १९९१
- 3. व्याकरणमहाभाष्यम्, चौखम्बासंस्कृतप्रतिष्ठान, दिल्ली, १९९१
- 4. वाक्यपदीयम्, विश्वविद्यालयमातृकाग्रन्थालयः, तिरुवनन्त-पुरम्, १९४२
- 5. काशिका, तारा बुक् एजेन्सी, वाराणसी, १९९४
- 6. शब्दकौस्तुभः, चौखम्बासुरभारतीप्रकाशन, वाराणसी, १९९७
- 7. उपनिषद्भाष्यम्, गीताप्रेस्, गोरख् पुर, १९९३
- 8. तैत्तिरीयोपनिषत्, श्रीरामकृष्णमठः, बेङ्गलूरु, २००६
- 9. श्रीगणपत्यथर्वशीर्षोपनिषत्, श्रीरामकृष्णमठः, बेङ्गलूरु, २००२
- 10. वैयाकरणभूषणसारः, चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान, दिल्ली, २०१२

# कठमुण्डकोपनिषदुक्तयोगविचारः

श्रुतिः एच्. के.

सर्वासामुपनिषदां जीवब्रह्मणोरैक्यप्रतिपादनमेव परमं चरमं च लक्ष्यम् । कृतकस्य बाह्मप्रश्रस्य ऐक्यं प्रदर्शयन्त्यः स्वाभाविकस्य शारीरकस्यैक्यं प्रतिपादयन्ति । यथार्थतः नित्यनिरतिशयस्य प्रत्यग्ब्रह्मणोरैक्यस्य शुद्धबुद्धमुक्तस्वभावस्य परिदृश्यमानभेदास्तु अविद्याकामकर्माव्यक्तबीजजनिताः भवन्ति । अतः, नैकविधभेदाः परस्परविरोधिनः चित्तवृत्तिमूलाः इति उपनिषदः एव प्रकशयन्ति । 'यस्त्विज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा' 'यस्त्विज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा' 'यस्त्विज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा' प्रदृश्विताः प्रतिबन्धनाय यद्यपि अनेके मार्गाः पूर्वसूरिभिः प्रदर्शिताः यज्ञानुष्ठानोपासनादयः तत्र योगमार्गः प्रधानं स्थानं वहति ।

'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः'<sup>3</sup> इति स्वलक्षणं ख्यापयत् वेदान्तकथितमविद्याकामकर्ममूलं चित्तवृत्तिनिरोधम् अनेन शास्त्रोक्तरीत्या योगाभ्यासेन साधयति मुमुक्षुः इति दृढयति। 'यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह बुद्धिश्च न विचेष्टते तामाहुः परमां गतिम्'<sup>4</sup> इति कठश्रुत्युक्तरीत्या इन्द्रियाणां बाह्यानामन्तरिन्द्रिये लयः, मनस्समाधाने सति बुद्धिचेष्टा अपि शान्ता भवन्ति। एवं

 $<sup>^1</sup>$  कठ-१/३/५  $^2$  कठ-१/३/७  $^3$  समाधिपादे-२  $^4$  कठ-२/६/१०

बुद्धिमनसोः शान्तत्वं समत्वमेव परमागितिरित्युच्यते । तादृशसमत्वं योगेन साध्यते -'समत्वं योग उच्यते<sup>75</sup> इति गीताचार्यः । तत्कथं योगाभ्यासेन मनस्समाधातव्यमिति कठमुण्डकश्रुतयः विवृण्वन्ति ।

कठोपनिषदि योगविचारः एवं प्रस्तुतः-

प्रथमाध्यायस्य तृतीयवल्यां जीवस्य संसारगतिः मोक्षगतिश्चोच्यते। सुलभप्रतिपत्यर्थमादौ प्राप्तृप्राप्तव्यगन्तृगन्तव्ययोर्विवेचनार्थं रथरूपकं कल्प्यते । हृदयगुहायां संसारित्वेनासंसारित्वेन विलक्षणौ प्रविष्टौ । तत्र संसारी श्रेयसि प्रेयसि च अधिकृतः तद्धिगमाय प्रवर्तते। यः युक्तायुक्तविवेकी सैव परमं पदं स्वात्मानं वेत्ति, अपरः मुह्मुह्रिप संसारचक्रे एव भ्रमित । साधकस्य प्रत्यगात्माधिगमाय सूक्ष्मतारतम्यभेदः उच्यते । तदेवं - इन्द्रियेभ्यः विषयाः सूक्ष्माः, ततः मनः, बुद्धिः, हिरण्यगर्भः, अविद्या, ऋमेण सुक्ष्मतराः, आत्मा सुक्ष्मतमः 'सा काष्ठा सा परा गतिः' इति । आत्मनः सर्वसृक्ष्मत्वात् इन्द्रियादिभ्यः विषयीकर्तुं न शक्यते। 'दृश्यते त्वग्रयया बुद्ध्या सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः'<sup>7</sup> इति श्रुत्युक्तरीत्या आत्मा हृदयगुहायामवस्थितः एकाग्रतयोपेतया बुद्ध्या सूक्ष्मदर्शिभिः योगिभिः उपलभ्यते । योगशास्त्रेऽपि 'तत्प्रतिषेधार्थमेकतत्त्वाभासः' इति सुत्रे विक्षेपप्रतिषेधार्थमेकतत्त्वालम्बनं चित्तमभ्यस्येत्। यस्य तु प्रत्यर्थनियतं प्रत्ययमात्रं क्षणिकं च चित्तं तस्य सर्वमेव चित्तमेकाग्रम्, नास्त्येव विक्षिप्तम् । यदि पुनरिदं सर्वतः प्रत्याहृत्य एकस्मिन्नर्थे

समाधीयते तदा भवत्येकाग्रमित्यतो न प्रत्यर्थनियतम् इत्युच्यते। अतः स्वदर्शनाय एकाग्रबुद्धिः अपेक्षिता। संस्कृतबुद्धिरिप भवेत्। संस्कृतया नाम निदिध्यासनप्रचयजन्यसंस्काररिहतया बुद्ध्या ध्यातव्यम्। इत्युक्तौ निदिध्यासनप्रचयजन्यसंस्काररिहतया बुद्ध्या असंस्कृततया न प्रकाशते आत्मेत्यर्थः। एवमेव ब्रह्मात्मैक्यमेव अग्रं मुख्यं लक्ष्यं यस्याः तस्या भावः एकाग्रता इत्युच्यते अत्र। तादृश एकाग्रतया सुसंस्कृतबुद्धिना आत्मा विज्ञेयः। अग्रे उच्यते 'स्रुरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुर्गं पथस्तत् कवयो वदन्ति' शिद्धासम्प्रद्धाः निश्चाः निश्चिता दुरत्यया दुर्गं पथस्तत् कवयो वदन्ति' शिद्धाः मार्गः तीक्ष्णीकृता अतिकष्टेन प्राप्तव्या च वर्तते। यथा दुर्गमं पर्वतं अरण्यं च घोरं भवित तद्वत् दुःसम्पाद्यं दुर्गमं च भवित आत्मज्ञानमार्गः।

ब्रह्मज्ञानसाधनत्वेन श्रुतिमिमां व्याचष्टे - 'यच्छेद्वाङ्गनसी प्राज्ञस्तद्य-च्छेज्ज्ञान आत्मिनि । ज्ञानमात्मिनि महित नियच्छेत्तद्यच्छेच्छान्त आत्मिनि ॥'<sup>12</sup> इति । साधकस्य आत्मज्ञानस्य प्राह्युपायभूतं ज्ञानं तदुपायं च अत्रोक्तम् । आदौ सर्वाणि इन्द्रियाणि स्विवषयेभ्यः उपसंहत्य मनिस सङ्कल्पविकल्पात्मके नियच्छेत् । मनः इन्द्रियाणां विषयाणां प्रग्रहस्थानीयमित्यतः । अस्यापि मनसः बुद्धितन्त्रत्वात् सारिथस्थानीये बुद्धौ मनसः लयं कारयेत् । बुद्धिमिप हिरण्यगर्भे (व्यष्टिबुद्धेः समिष्टिबुद्धौ प्रविलापः उच्यतेऽत्र ।) प्रथमजे स्वच्छस्वाभाविके नियच्छेत् । प्रथमजः आत्मनः स्वच्छस्वभावकं विज्ञानमापादयित अतः । तमिप महान्तं शान्ते अविक्रिये सर्वान्तरे सर्वविकल्पनिरस्तरूपे मुख्ये नियच्छेत् ।

 $<sup>^{9}</sup>$  यो.स.भा-१-३२  $^{10}$  गोपालयतीन्द्रटीका-१-३-१२  $^{11}$  कठ-१-३-१४  $^{12}$  कठ -१-३-१३

एवमुत्तरोत्तरम् अविक्रिये शुद्धे नियोजनेन स्वरूपमेव तिष्ठति । एवं प्रत्यगात्मस्वरूपसाक्षात्कारेण समस्तमपि विकल्पं प्रविलाप्य साधकः कृतकृत्यः भवति ।

'यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह । बुद्धिश्च न विचेष्टति तामाहुः परमां गतिम् ॥'<sup>13</sup> इति । अत्र गोपालयतीन्द्रटीकायामित्थमुच्यते - 'श्रुतिवेदान्तानामपि केषाञ्चिद्धह्मास्मीति बुद्धिस्थैर्यादर्शनात् अस्ति प्रतिबन्धान्तरं तद्पनयनाय अन्योऽप्युपायः' इति इयं श्रुतिरारब्धेति । आचार्यभगवत्पादा अपि इत्थं वदन्ति-'सा हृन्मनीद्वथं प्राप्यत इति तदर्थो योग उच्यते' इति । योगस्य वेदान्ते उपयोगः चित्तशुद्धिरेव । तत्कथमिति अत्र उच्यते। यदा सर्वेन्द्रियाणि स्वस्वविषयेभ्यः निवृत्तानि सन्ति, स्वकारणीभृते मनसि लयं प्राप्नुवन्ति, ततः मनसः अपि बुद्धौ अध्यवसायलक्षणे लयः भवति तदा बुद्धिः शान्तः भवति । अशान्तिकारणभूतानां लयत्वात् बुद्धिः न विचेष्टति । एतां स्थिरामिन्द्रियधारणां चित्तराद्भिलक्षणामेव योगः इत्याहः योगिनः मनीषिणः, 'योगः चित्तवृत्तिनिरोधः' इति । तदा साधकः अप्रमत्तः भवति । अस्यामवस्थायां यद्यपि वियोगः भवति तथापि योगः इत्युच्यते । बुद्ध्यादीनां चेष्टाद्युपरमात् अप्रमत्तः भवति योगी । अतः योगी समाधेः प्राक् समाधिकाले चेष्टादिरहितः इत्यतः प्रमत्तो वा अप्रमत्तो वा न भवति, तस्यामवस्थायां जागरूकः भवेत्। योगस्य फलं तु समाधिः तदा योगी अप्रमत्तः एव भवति। अत्राचार्याः जागरूकः किमर्थं भवेत् योगीति इत्थं वदन्ति -'योगो हि यस्मात् प्रभवाप्ययौ उपजनापायधर्मक इत्यर्थः । अतोऽपायपरिहाराय

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> कठ-२-३-१०

अप्रमादः कर्तव्य इत्यभिप्रायः' इति । अतः योगारम्भकाले अत्र प्रमादवर्जनं विधत्ते श्रुतिः । प्रमादवर्जनमन्तरा योगस्य तस्य फलस्य समाधेः प्राप्तिर्नभवित इत्यतः जागरूकः भवेत् । अयं विचारः भगवद्गीतायामि प्रस्तुतः 'तं विद्यादुःखसंयोगिवयोगं योगसञ्ज्ञितम् । स निश्चयेन योक्तव्यो योगोऽनिर्विण्णचेतसा'॥ 14 इति । योगिनः समाधेः फलमि तत्रोक्तम् – 'युञ्जन्नेवं सदात्मानं योगी विगतकल्मषः । सुखेन ब्रह्मसंस्पर्षमत्यन्तं सुखमश्रुते'॥ 15 इति । श्वेताश्वतरे अपि 'पृथ्व्याप्यतेजोऽनिलखे समुत्थिते पञ्चात्मके योगगुणे प्रवृत्ते न तस्य रोगो न जरा न मृत्युः प्राप्तस्य योगाग्निमयं शरीरम्'॥ 16 इति योगिनः महत्वं ख्यापयित ।

मुण्डकोपनिषदि योगविचारः एवं प्रस्तुतः-

यत्सत्यं यच्चामृतं तदक्षरं ब्रह्म तद्वेद्धव्यमिति श्रूयते<sup>17</sup> ।मनस्समाधानं तु अक्षरे एव कर्तव्यमिति अर्थः । तत्कथं वेद्धव्यमिति सुन्दरेण रूपकेण ब्रूते - 'धनुर्गृहीत्वौपनिषदं महास्रं शरं द्युपासानिशितं सन्दर्धीत । आयम्य तद्भागवतेन चेतसा लक्ष्यं तदेवाक्षरं सौम्य विद्धि'<sup>18</sup> इति । उपनिषदः (उपनिषदा तात्पर्येण उक्तः) महास्रस्वरूपाः धनुषः, सन्ततध्यानेन तीक्ष्णीकृतः संस्कृतः धनुः । ध्यानस्वरूपं धनुं उपनिषदि महास्रस्वरूपे सन्धाय इन्द्रियसहितमन्तःकरणं स्वस्वविषयेभ्यः (शुद्धचित्तेन) विनिवृत्य आयम्य लक्ष्ये अक्षरे चित्तलभ्ये ब्रह्मभवेन एव ताडयेत् । तत्रैव अक्षरस्वरूपे लीनो भवेत् ।

 $<sup>^{-14}</sup>$  भ.गी-६-२३  $^{15}$  भ.गी-६-२८  $^{16}$  श्वेताश्वतर – २-१२  $^{17}$  मुण्डक – २-२-२  $^{18}$  मुण्डक-२/२/३

प्रणवस्वरूपमवलम्ब्य अक्षरस्वरूपे मनःसमाधातुं धनुरादिरूपकं विविच्य श्रुतिः वदति –

'प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते। अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत्'।। १९ इति। प्रणवः एव धनुः 'सर्वे वेदाः यत्पदमामनन्ति' इति श्रुतिरेव सर्ववेदसारस्वरूपं प्रणवः इति वदति। यथा इषु शरस्य आसनं, तथा आत्मशरस्य अक्षरे प्रवेशकारणमोङ्कारः। प्रणवस्य नैरन्तर्याभ्यासेन मनः सुसंस्कृतं भवति। प्रणवालम्बनेन चित्तप्रतिबन्धकाः नष्टा भवन्ति इत्यतः अक्षरे अवतिष्ठते साधकः। यथा धनुषा अस्तः इषुः लक्ष्ये ताङ्यते तथा प्रणवाभ्यासेन संस्कृतचिताद् प्रणवालम्बनेन जीवः उपाधिलक्षणः शररूपः अक्षरे अवतिष्ठते। लक्ष्यं तु सर्वासामुपनिषदां साररूपं ब्रह्मैव। यतो हि अक्षरे मनःसमाधित्सः लक्षं तु ब्रह्मैव। बाह्यविषयादिप्रविलापनेन शुद्धचित्तेन अप्रमत्तः विवकसहितः विरक्तः जितेन्द्रियः सन् एकाग्रतया ब्रह्मणि लक्ष्ये साधकः वेधयेत्। ताङनानन्तरं लक्ष्ये शरवत् ब्रह्ममयो भवेत्।

उपनिषदा यः अध्यात्मयोगः प्रतिपाद्यते मनसः विषयेभ्यः आकर्ष्यः बुद्धौ समाधानं तस्य चेष्टाविलयः इति चित्तशुद्धिरेव फलमिति तेन आत्मोन्मुखं करोति इति योगस्य फलम्।

एवं कठमुण्डकयोः उपनिषदोः योगविचारः चित्तवृत्तिनिरोधस्वरूपः प्रतिपादितः।

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> मुण्डक -२-२-४ <sup>20</sup> कठ-१-२-२५

# उपयुक्तग्रन्थसूची

- 1. न्यायरक्षामणिः श्रीमद्प्यय्यदीक्षितविरचितः। श्रीमद्प्यय्य-दीक्षितेन्द्रग्रन्थावलिप्रकाशनसमितिः, सिकन्दराबाद्, १९७१
- 2. दशोपनिषदः, शाङ्करभाष्यसिहतम्, अद्वैतशारदा जालतणम्, शृङ्किरिमहासंस्थानम्
- 3. ब्रह्मसूत्रम्, शाङ्करभाष्यसहितम्, अद्वैतशारदाजालतणम्, श्रणगगिरिमहासंस्थानम्
- 4. प्रश्नोपनिषत्, आनन्दगिरिविरचितटीकासंविलत-शाङ्करभाष्यसमेता तथा शङ्करानन्दिवरिचता प्रश्नोपनिषद्दीिपका च, हिरनारायण आपटे, पुण्यपत्तनम्, आनन्दाश्रममुद्रणालयः, १८९६।
- 5. छान्दोग्योपनिषत् आनन्दिगिरिटीकासंविलतशाङ्करभाष्यसमेता, श्री कैलास आश्रम शताब्दी समारोह महासिमिति, ऋषिकेश, डा. उमेशानन्द शास्त्री (सं.), १९८३।
- 6. बृहदारण्यकोपनिषत्, श्रीरङ्गस्थ-श्रीवाणीविलासमुद्रणालयः,१९१३
- 7. मुण्डकोपनिषत्, निर्णयसागरमुद्रणालयः, १९३२।
- 8. तैत्तिरीयोपनिषत्, श्रीरङ्गस्थश्रीवाणीविलासमुद्रणालयः, १९१३
- 9. श्वेताश्वतरोपनिषत्-शाङ्करभाष्य-तात्पर्यदीपिका-वयाख्यानयुगल-समृद्धा, भारतीय विद्या प्रकाशन, दिल्ली, २००२
- 10. ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्यम्, निर्णयसागरमुद्रणालयः, मुम्बयि,१९३८
- 11. ऐतरेयोपनिषत्, सांस्क्रिट् डाक्युमेंट् जालताणम्
- 12. शाङ्करदर्शनमर्मप्रकाशः, प्रो. एम्.एळ्.एन्. मूर्तिः (सं.), रा.सं.पिद्यापीठम्, तिरुपतिः, १९९६
- 13. archive.org

## खण्डकाव्यलक्षणविमर्शः

आर्. तिम्मण्णः

काव्यानां विभागः बहुभिरालङ्कारिकैः बहुधा कृतः। परन्तु काव्यानां विभागकरणावसरे अनेकधा वयं साम्यं पश्यामः। एतस्य कारणं भारतीयाः पूर्वजाः विभागगणनाविषये न तावत् रुचिं प्रदर्शयन्ति। विभागे कृते यदि कश्चन लाभः अस्ति आहोस्वित् कृतः विभागः स्पष्टतया ज्ञायते चेदेव विभागकरणार्थं प्रवृत्ताः भवन्ति । एवं सित यदा तावत् काव्ये ध्वनिः प्रधानः (तत्रापि रसध्वनिरेव प्रधानः इति आनन्दवर्धनस्याशयः इति अभिनवगुप्तेनाप्यभिहितम्।) इति मतम् आरब्धम् तदा आरभ्य ध्वनिमाश्रित्य काव्यविभागकरणम् आरब्धम्। आनन्दवर्धनः एव ध्वनिकाव्यं गुणीभूतव्यङ्ग्यकाव्यं चित्रकाव्यम् इति काव्यस्य त्रैविध्यं प्रत्यपादयत्।

प्रधानगुणभावाभ्यां व्यङ्ग्यस्यैवं व्यवस्थिते। काव्ये उभे ततोऽन्यद्यत्तचित्रमभिधीयते॥

तदनन्तरवर्तिनः आचार्याः अपि ध्वन्याधारेण आनन्दवर्धनाचार्येणोक्तं काव्यभेदमेव अङ्गयकुर्वन् । व्यङ्गये वाच्याद् ध्वनिर्बुधैः कथितः ॥<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ध्वन्यालोक: 3-41 <sup>2</sup> काञ्यप्रकाश: 1-4

परन्तु रसगङ्गाधरकारः आचार्यजगन्नाथस्तु ध्वन्याश्रयेणैव काव्यभेदान् दर्शयन् चतुरः भेदान् वदित । तद्यथा-

तचोत्तमोत्तमात्तममध्यमाधमभेदाचतुर्धा । शब्दार्थौ यत्र गुणीभावि-तात्मानौ कमप्यर्थम् अभिव्यक्तस्तदाद्यम् । यत्र व्यङ्ग्यम् अप्रधानम् एव सच्चमत्कारणां तद्वितीयम् । यत्र व्यङ्ग्य- चमत्कारा-समानाधिकरणो वाच्यचमत्कारस्तत्तृतीयम् । यत्र अर्थचम-त्कृत्युपस्कृता शब्दचमत्कृतिः प्रधानं तद्धमं चतुर्थम् ॥<sup>3</sup>

यद्यपि आचार्यविश्वनाथेन कश्चन नूतनः विचारः उपदर्शितः परन्तु पन्थाः तु समानः एव। एवं सित ध्वन्याधारेण काव्यस्य विभागः बहुभिरङ्गीकृतः इति वक्तुं शक्यते।

ननु तर्हि एवं विभागे कृते नात्र खण्डकाव्यशब्दस्य प्रस्तुतिः। एतेषु खण्डकाव्यं कुत्र अन्तर्भवति इति न वक्तव्यम्। अयं कश्चन भेदकरणप्रकारः अत्र अस्मिन् भेदे सर्वत्रापि खण्डकाव्यस्य कश्चन भागः अन्वितः भवति। उदाहरणार्थम्-

त्वामालिख्य प्रणयकुपिता धातुरागैः शिलाया-मात्मानं ते चरणपिततं याविदच्छामि कर्तुम् । अस्रैस्तावन् मुहुरुपचितैर्दृष्टिरालुप्यते मे क्रूरस्तस्मिन्नपि न सहते सङ्गमं नौ कृतान्तः ॥

अत्र नायकस्य औत्सुक्यभावः उत्कृष्टतया वर्णितः इति कृत्वा भावध्वनिः स्पष्टतया द्योत्यते। अतः एतत् उत्तमकाव्यस्य उदाहरणम्।

 $<sup>^3</sup>$  रसगङ्गाधरः प्रथमाननम्  $^4$  मेघदूतम् उत्तरमेघः  $^{44}$ 

कस्तूरीवरपत्रभङ्गनिकरो भ्रष्टो न गण्डस्थले, नो लुप्तं तव चन्दनं स्तनतटे धौतं न नेत्राञ्जनम्। रागो न स्खिलतस्तवाधरपुटे ताम्बूलसंवर्धितः, किं रुष्टाऽसि गजेन्द्रमत्तगमने किं वा शिशुस्ते पतिः॥

अत्र तव पितः शिशुः वा इति भावः श्लोके विद्यमानस्य प्रधानस्य शृङ्गाररसस्य अङ्गम् । परन्तु इदमङ्गमेव चमत्कृतिजनकं वर्तते इति हेतोः गुणीभूतव्यङ्ग्यकाव्यम् ।

चञ्चन्मनोज्ञशफरीरसनाकलापाः

पर्यन्तसंस्थितसिताण्डजपङ्किहाराः ।

नद्यो विशालपुलिनान्तनितम्बबिम्बा मन्दं प्रयान्ति समदाः प्रमदा इवाद्य ॥

अत्र पद्ये शरत्काले नद्यः प्रमदाः इव मन्दं प्रयान्ति इत्यंशः रमणीयः वर्तते । अत्र न कापि ध्वनिः, अयमलङ्कारः । स च अर्थः कविना अभिप्रेतः । अतः अत्र चित्रकाव्यम् ।

अत्र प्रस्तुतम् उदाहरणित्रतयमि खण्डकाव्येभ्य एव उद्धृतम् । तत्र प्रथमं तावत् मेघदूतात्, द्वितीयं शृङ्गारितलकात् तृतीयं ऋतुसंहाराच्च स्वीकृतम् । एवं ध्विनः गुणीभूतव्यङ्ग्यकाव्यं चित्रकाव्यम् इति काव्यप्रभेदित्रतयमि खण्डकाव्येषु सम्भवित इति सिद्धम् । तिर्ह खण्डकाव्यम् इति काव्यप्रभेदः कथं परिकल्पितः इति विषयस्तु अवसितः एव ।

 $<sup>^{5}</sup>$  शृङ्गारतिलकम् 7  $^{6}$  ऋतुसंहारम् ३-३

तदुच्यते । काव्यं तावत् ध्वन्याश्रयेण पूर्वोक्तरीत्या विभक्तम् । परन्तु ततः पुनः दृश्यश्रव्यत्वभेदेन द्विधा विभक्तम् । दृश्यश्रव्यत्वभेदेन पुनः काव्यं द्विधा मतम् । तत्र दृश्यकाव्यं रूपकम् । तत्र नाटकादीनि दृश नाटिकादीनि अष्टादृश च उपवर्णिताः । श्रव्यकाव्यं तु गद्यं पद्यं चम्पूः इति आदौ त्रिधा विभक्तम् । छन्दोनियमरिहतं गद्यम् । तत्र गद्यकाव्ये अपि कथा आख्यायिका इति भेदद्वयम् । कादम्बरी कथायाः उदाहरणं हर्षचरितं च आख्यायिकायाः । कथायां कल्पितवस्तु आख्यायिकायां च वास्तविकं वृत्तं काव्यगुणसंयुक्तं वर्ण्यते । छन्दोनियमसिहतं पद्यम् । चम्पूः नाम गद्यपद्यमिश्रबन्धः । तत्र कतिचन पद्यानि भवन्ति कतिचन गद्यभागाः अपि भवन्ति । पद्यकाव्ये पुनः महाकाव्यं खण्डकाव्यम् इति प्रभेदद्वयम् ।

खण्डकाव्यस्य विस्तृतं लक्षणं साहित्यशास्त्रीयेषु ग्रन्थेषु न उक्तं वर्तते। एतस्य कारणद्वयं वयं चिन्तियतुं शक्नुमः। प्रथमं तु महाकाव्यलेखने कवयः साक्षात् न प्रवर्तन्ते। आदौ खण्डकाव्यमेव लिखन्ति इति कारणतः खण्डकाव्येषु वैशिष्ट्यं न्यूनं भवति। काव्यतत्त्वानि तत्र महता प्रमाणेन सिन्निहितानि न भवन्ति। यतोऽहि कविप्रतिभा तत्र तथा न परिपक्वा भवति। अतः काव्यशास्त्रलोके खण्डकाव्यनिरूपणावसरे सर्वत्रापि उपेक्षा एव दृश्यते। तथा हि कालिदासेन विरचितस्य अन्यस्य खण्डकाव्यस्य मेघदूताख्यस्य प्रसिद्धिस्तु नितरां वर्तत एव। तस्यापि अनेकानि व्याख्यानानि अभूवन्। परन्तु मेघद्तलेखनावसरे कालिदासस्य प्रतिभा अतीव

त साहित्यदर्पणः 6-1 8 ऋतुसंहारम् कालिदासस्य प्रथमं काव्यमिति । तथा च कन्नडभाषायां रामायणदर्शनम् इत्याख्यस्य महाकाव्यस्य लेखनात्पुर्वं कुवेम्पुवर्येण अपि चित्राङ्गदा इति खण्डकाव्यं रचितम् आसीत् इत्यादयः दृष्टान्ताः स्मर्तव्याः ।

परिपक्वा आसीदिति विदुषामिभप्रायः। यतो हि कालिदासेन कृतं प्रकृतिवर्णनं वयम् आधिक्येन मेघदूतकाव्ये एव पश्यामः। यद्यपि ऋतुसंहारकाव्ये केवलानां ऋतूनां वर्णनायैव कविः प्रवृत्तो वर्तते न किञ्चित् तस्य अन्येषु विषयेषु मितः तथापि कविरत्र न तथा प्रकृतिं सुन्दरतया वर्णयित यथा मेघदूते। एवं परिपक्वाः अपि कवयः कथावस्तुनि अल्पे सित खण्डकाव्यं कुर्वन्तीति वक्तुं शक्यते।

यद्यपि खण्डकाव्यस्य लक्षणं कण्ठतः किविभिर्नोक्तं तथापि काव्यलक्षणानाम् अवलोकनेन इदं ज्ञातं भवति यत् खण्डकाव्ये प्रायेण महाकाव्यलक्षणमेव अन्वितं स्यात् इति। नाटकलक्षणकथनावसरे आचार्यविश्वनाथः विना विशेषं सर्वेषां लक्ष्म नाटकवन्मतम् इत्यवोचत्। तन्नाम नाटकलक्षणकथने तावत् सर्वोऽपि विचारः विस्तरेण उच्यते। प्रकरणादीनाम् रूपकाणां नाटकादीनाम् उपरूपकाणां च लक्षणं तावत् तथा विस्तरेण नोच्यते। नाटकात्तेषां भेदमात्रं स्मार्यते। तेन नाटकस्य बहूनि लक्षणान्यत्राप्यन्वितानि स्युरित्यंशः अवश्यम् अवगन्तव्यः। तथा हि महाकाव्यस्य लक्षणमुक्तवा खण्डकाव्यस्य लक्षणकथनावसरे कितचन अंशाः उक्ताः साहित्यदर्पणादिषु ग्रन्थेषु। तत्रादौ महाकाव्यस्य लक्षणं किम् इति दृष्टे खण्डकाव्यस्य लक्षणं स्पष्टतया दृष्टिपथमायाति।

सर्गबन्धो महाकाव्यं तत्रैको नायकः सुरः। सद्वंशः क्षत्रियो वापि धीरोदात्तगुणान्वितः ॥

• • • • • • • •

वर्णनीया यथायोगं साङ्गोपाङ्गा अमी इह। कवेर्वृत्तस्य वा नाम्ना नायकस्येतरस्य वा ॥<sup>9</sup>

इति महाकाव्यस्य लक्षणमुक्तम्। अत्र विद्यमानानि सर्वाण्यपि लक्षणानि खण्डकाव्ये अन्वयं न प्राप्नुवन्ति। परन्तु बहुविधानि लक्षणानि खण्डकाव्यानां वर्तन्ते एव। महाकाव्ये नायकः स्यादेव। सः एकः वा स्यात् अथवा एकवंशभवा भूपाः इत्युक्तदिशा समानवंशे जाताः वा स्युः। परन्तु खण्डकाव्ये अस्मिन् विषये नैर्भर्यं नास्ति। नायकः स्याचेदपि भवति। नो चेदपि खण्डकाव्यत्वस्य हानिर्नभवति। तथा हि सति नायके सः शूरः धीरोदात्तादिगुणयुक्तः एव स्यादिति नास्ति नियमः। कालिदासेन कञ्चन यक्षमेव नायकत्वेन कल्पयित्वा मेघदूतं विरचितम्। अतः नायकविषये नैर्भर्यं खण्डकाव्ये नास्तीति वक्तुं शक्यते।

रसविषयेऽपि अत्र कोऽपि नियमो नास्ति। महाकाव्येषु तु शृङ्गारवीरशान्तयोरन्यतमः रसः स्यात् खण्डकाव्ये तावत् यः कोऽपि रसः भवितुमर्हति। नाटके विद्यमानाः सन्धयः सन्ध्यङ्गानि च सर्वाणि महाकाव्येऽपि अवश्यं भवन्ति। कथावस्तुचयने अपि कवेः स्वातन्त्र्यं खण्डकाव्ये अधिकं भवति। कारणं नाम तत्र खण्डकाव्ये कथाभागः अत्यल्पः भवति इति कारणतः कविः स्वयं यत्किमपि कथावस्तु कल्पयितुमपि शक्नोति। न तथा कथायाः प्राधान्यमत्र वर्तते यथा महाकाव्यादिषु। अतः कथा इतिहासप्रसिद्धा वा स्याद् अथवा कविकल्पिता वा। अत्र तथा महान् भेदः न दृश्यते एव। प्रायेण खण्डकाव्येषु इतिहासप्रसिद्धकथायाः अपेक्षया कविकल्पितं वस्तु एव

<sup>9</sup> साहित्यदर्पणम - 6, 315-324

भवति । क्वचित् श्लोकेष्वेव इतिहासप्रसिद्धकथायाः अन्तर्वेशं कुर्वन्ति । तद्यथा-

> प्रद्योतस्य प्रियदुहितरं वत्सराजोऽत्र जहे हैमं तालद्रुमवनमभूदत्र तस्यैव राज्ञः । अत्रोद्धान्तः किल नलगिरिः स्तम्भमुत्पाट्य दर्पा-दित्यागन्तून् रमयति जनो यत्र बन्धूनभिज्ञः ॥<sup>10</sup>

मेघदूतखण्डकाव्यस्य कथायां तु यक्षस्य कथायाः एव प्राधान्यं परन्तु एकेन श्लोकेन कविः इदमपि निरूपयित यद् पूर्वं काचित् घटना प्रवृत्ता इति । बृहत्कथायाम् उदयनवासवदत्तयोः कथा प्रसिद्धा । अयं श्लोकः तस्याः कथायाः आधारेण विरचितः । एवं प्रसिद्धायाः कस्याश्चित् कथायाः स्पर्शोऽप्यत्र कर्तुं शक्यः । एतादृशान्युदाहरणानि महाकाव्येष्विप लभ्यन्ते । परन्तु तत्र मुख्यकथा अपि इतिहासप्रसिद्धा एव स्यादिति भेदः ।

महाकाव्ये तु सामान्यतया अष्टाधिकाः सर्गाः भवेयुरिति नियमः। परन्तु खण्डकाव्ये न तथा । दशोनाः सर्गाः एव भवन्ति खण्डकाव्येषु। शृङ्गारतिलकम्, चोरपञ्चविंशतिः, वेतालपञ्चाशिका इत्यादिषु खण्डकाव्येषु अल्पानां पद्यानाम् एकः एव सर्गः विद्यते। तथा हि कचित् सर्गद्वयं कचित् त्रिचतुराः पञ्चषाः वा सर्गाः भवन्त्येव। परन्तु प्रतिसर्गं कश्चन समानः विषयः उपस्थाप्यते। प्रकृते ऋतुसंहारे एव प्रतिऋतु एकः सर्गः इत्याहत्य षट् सर्गाः विरचिताः कविना।

 $<sup>^{10}</sup>$  मेघदूतम् पूर्वमेघः  $^{34}$ 

महाकाव्येषु अष्टादशानामि वर्णनानां सिन्नवेशः स्यात्। खण्डकाव्ये न तथा, केषाञ्चनवर्णनानामेव सिन्नवेशः क्रियते चेदप्यलम् । तथा हि खण्डकाव्यस्य गात्रमि अत्यन्तं न्यूनमिति कृत्वा सर्वाण्यिप वर्णनानि योजयितुमशक्यानि इत्यप्यवगन्तव्यम् । पुनश्च सर्वेषामिप वर्णनानां योजनेन न तथा चारुत्वं खण्डकाव्ये भासते। यतो हि खण्डकाव्यरचनावसरे किवबुद्धिः तथा परिपक्का न भवतीति पूर्वमेव उक्तम् । तादृशस्य कवेः वर्णनावसरे व्यर्थतया वर्णनानि योजयन्ति चेत् पायसे शिलाखण्डाः इव वर्णनं भासेत । महाकवीनां भारिवमाघादीनां विषये एव एतादृशस्थलेषु बहुविध-आरोपाः दृश्यन्ते किं पुनः खण्डकाव्यरचितृणां कवीनाम्। नायककव्यादीनाम् औचित्यमाश्रित्य महाकाव्यस्य नाम करणीयम् इति यः नियमः महाकाव्ये दृश्यते स एव नियमः खण्डकाव्येष्वप्यस्ति।

इत्थं महाकाव्यखण्डकाव्ययोः वैशिष्ट्यं प्रतिपादितम् तदेवोक्तम् खण्डकाव्यलक्षणकथनावसरे विश्वनाथेनापि-

भाषाविभाषानियमात्काव्यं सर्गसमुज्झितम् । एकार्थप्रवणैः पद्यैः संधिसामग्र्यवर्जितम् ॥ खण्डकाव्यं भवेत्काव्यस्यैकदेशानुसारि च।<sup>11</sup>

काव्यस्य एकदेशानुकारि गद्यकाव्यं भवति इति सर्वस्यापि अस्य आशयः।

केचन शतककाव्यान्यपि खण्डकाव्यकोटावेव अन्तर्भावयन्ति । परन्तु शतककाव्यानां मुक्तकसङ्ग्रहानां स्तोत्रकाव्यानां वा

<sup>11</sup> साहित्यदर्पण: 6-328

खण्डकाव्यकोटावन्तर्भावः न सुचिरः। यतो हि खण्डकाव्येषु यद्यपि बहुत्र समानः रसः आश्रीयते परन्तु न तत्र काचित् कथा। प्रतिपद्यमपि पार्थक्येन व्याख्यातुं शक्नुमः एव। अतः प्रतिपद्यव्याख्यानावसरेऽपि विभिन्नः रसः भवति इत्यत्र नास्ति सन्देहः।

ननु अत्र अमरुशतकादिशतककाव्येषु मुख्यरसः शृङ्गारः एव। कथं प्रतिपद्यं विभिन्नः रसः इति कथ्यते इति चेत् सत्यम्। प्रतिपद्यमपि शृङ्गाररसाभिव्यञ्जनं वर्तते। परन्तु तत्र प्रतिपद्यं शृङ्गारः इति वयं वदामः। न हि प्रबन्धरसः अत्र शृङ्गारः। मेघदूतखण्डकाव्ये तु प्रबन्धरसरूपेण शृङ्गारं वक्तुं शक्नुमः। यतो हि तत्र प्रतिपद्यं परस्परं सम्बन्धः विद्यते। अमरुशतकादिशतकाव्येषु न तथा प्रतिपद्यं सम्बन्धः। अतः शतककाव्यम् इति विभिन्नप्रकारः एव वक्तव्यः न तु खण्डकाव्येष्वन्तर्भावियतुं शक्यः।

स्तोत्रकाव्यानि तु परस्परं सबन्धयुक्तपद्यैरेव उपनिबद्धानि भवन्ति । अतः तेषामपि खण्डकाव्यत्वं स्याद् इति चेत् न । यतो हि स्तोत्रकाव्येष्विप यद्यपि कस्यचित् देवस्य कस्यचित् देव्याः वा वर्णनं क्रियते तथापि सर्वाण्यपि पद्यानि परस्परसापेक्षाणि तु न भवन्ति । अतः एव-

महीं मूलाधारे कमिप मिणपूरे हुतवहं।
स्थितं स्वाधिष्टाने हृदि मरुतमाकाशमुपरि।
मनोऽपि भ्रूमध्ये सकलमिप भित्वा कुलपथं
सहस्रारे पद्मे सह रहिस पत्या विहरिस ॥<sup>12</sup>

 $<sup>^{12}</sup>$  सौन्दर्यलहरी  $_9$ 

इत्यस्मात् एकस्मात् एव पद्याद् महान् भक्तिभावः अभिव्यज्यते । समग्रस्य सौन्दर्यलहरीग्रन्थस्य पठनेन अपि या भगविद्वषयिणी रितः उत्पद्यते सा रितः एकस्यैव श्लोकस्य पठनेन अपि उत्पद्यते । अतः अत्र प्रबन्धरसपद्यरसयोः साम्याद् स्तोत्रकाव्यानामिष पृथक्तया काव्यत्वमेव न तु खण्डकाव्ये अन्तर्भावः । यदि खण्डकाव्ये स्तोत्रकाव्यानाम् अन्तर्भावः क्रियते तर्हि शतककाव्यानामिष बहूनां खण्डकाव्ये अन्तर्भावः स्यादेव ।

एवं सित ऋतुसंहारस्यापि खण्डकाव्यता इति प्रश्नः मनिस समुदीयेत । यतो हि ऋतुसंहारे अपि क्वचित् एकस्मात् पद्मात् यः शृङ्गारः रसः उत्पद्मते स च प्रबन्धरससमानः एव । अपि च कितचन पद्मानि तत्रापि निरपेक्षाणि वर्तन्ते । परन्तु तत्र कितचित्पद्मानि नीरसानि अपि वर्तन्ते । 'ननु तिर्हि प्रबन्धान्तर्वर्तिनां केषांचिन्नीरसानां पद्मानां काव्यत्वं न स्यादिति चेत्? न, रसवत्पद्मान्तर्गतनीरसपद्मानिमव पद्मरसेन, प्रबन्धरसेनेव तेषां रसवत्ताङ्गीकारात् । यत्तु नीरसेष्विप गुणाभिव्यञ्जकवर्णसद्भावद्दोषाभावादलङ्कारसद्भावाच्च काव्यव्यवहारः स सादिमत्काव्यवन्धसामायाद्रौण एव' ॥ 13

इत्युक्तदिशा ऋतुसंहारे विद्यमानानाम् अनेकेषां पद्यानां रसपरतया व्याख्यानं शक्यम्। अन्यथा तत्रत्यानि अनेकानि पद्यानि काव्यत्वमेव न प्राप्नुयुरिति विप्रतिपत्तिरस्त्येव। शतककाव्येषु स्तोत्रकाव्येषु च न तथा। तेषां तु प्रतिपद्यं काव्यता विद्यते एव। न हि तत्र नीरसपदमेकमपि विद्यते। एवं ऋतुसंहारस्य

<sup>13</sup> साहित्यदर्पणः प्रथमः परिच्छेदः।

खण्डकाव्यत्वे नष्टे काव्यत्वमेव न सिद्ध्येत्। तस्माद् ऋतुसंहारस्य खण्डकाव्यत्वमवश्यमङ्गीकरणीयम्।

यथा काव्यप्रपञ्चे महाकाव्यस्य विषये समादरः दृश्यते न तथा खण्डकाव्यस्य विषये समादरः दृश्यते। अस्य कारणानि एवं भवितुमर्हन्ति।

- खण्डकाव्ये वस्तु अत्यन्तं लघु भवति । उदात्तं न भवति ।
- खण्डकाव्ये वर्णनायाः अवसरः न्यूनः।
- प्रबन्धरसे मुख्ये अभिव्यञ्जिते अङ्गरसानाम् अभिव्यञ्जनाय अवसरः न्यूनः भवति ।
- छन्दोवैविध्यं दर्शयितुम् अशक्यम्।
- कवेः प्रतिभायाः समग्रतया उपयोगः न भवति ।
- सहदयस्यापि भावियत्रीप्रतिभायाः पर्याप्तमात्रेण सामग्री न लभ्यते ।
- अनेके कवयः महाकाव्यरचनार्थमभ्यासाय इदं कुर्वन्ति इति
   कारणतः परिपक्कता न दृश्यते ।

यद्यपि खण्डकाव्यं न तथा लक्षणकारैः कविभिश्च मानितं तथापि खण्डकाव्यस्य अनेकानि दृष्टप्रयोजनानि तु वक्तुं शक्नुमः एव। तद्यथा-

- खण्डकाव्ये निरूपणीयमल्पमस्ति इति कृत्वा कविः तत्र प्रवृत्तिं झटिति कुर्यात्।
- खण्डकाव्यानां न्यूनगात्रत्वात् सहृदया अपि खण्डकाव्याध्ययने
   प्रवृत्ताः स्युः ।
- खण्डकाव्ये क्वचित् व्यर्थवर्णनाभावात् प्रतिपदमि
   आस्वादनयोग्यं भवेत् ।

- महाकाव्ये विद्यमानं वर्णनवैशाल्यम्, वर्णनबाध्यता च नास्ति
   इति हेतोः कवेः स्वाभाविक्याः प्रतिभायाः प्रदर्शनाय
   खण्डकाव्यम् अवसरं कल्पयति ।
- खण्डकाव्यम् अखण्डरूपेण सकृत् पठितुं शक्यम्।
   अतः सहदयहदये अभिव्यक्तः रसः काव्यसमाप्तिपर्यन्तम्
   अव्यक्तदशां न गच्छेत्। (महाकाव्यादिषु तु दैर्घ्यहेतोः सहदयः मध्ये मध्ये पठनं त्यजेत्। तेन रसानुभवे विच्छित्तिः जायेत।)
- खण्डकाव्यानां नाट्यरूपान्तरणे अपि नटाः प्रवर्तेरन्।
   मेघदूतस्य अनेकाः ईदृश्यः प्रस्तुतयः प्रसिद्धाः एव। तेन हि
   श्रव्यकाव्यस्य दृश्यकाव्यत्वेन परिणमनं भवति।
- कवीनां प्रारम्भिकाभ्यासाय खण्डकाव्यरचनं अत्युत्तमः विकल्पः । खण्डकाव्यरचनया कृताभ्यासाः परिपक्वप्रतिभाः च कवयः सुन्दराणि महाकाव्यानि लेखितुं प्रभवेयुः ।
- खण्डकाव्यपठनेन सहदयाः अपि महाकाव्यपठने प्रविशेयुः। एवं खण्डकाव्यं महाकाव्यस्य द्वारभूतम् इति वक्तुं शक्नुमः। एवं अनेकासु न्यूनतासु सत्स्विप खण्डकाव्यं घनात्मकांशाः अपि विद्यन्ते एव। अतः एव व्याख्यानिशरोमणिः मिष्ठिनाथः माघे मेघे गतं वयः इति वदिति। महाकाव्येन शिशुपालवधेन समं मेघदूतखण्डकाव्यम् इति एतेन वक्तुं शक्नुमः। यथा महाकाव्यस्य शिशुपालवधस्य व्याख्यानावसरे क्लेशाः, आनन्दश्चानुभूतः तथा मेघदूतस्य व्याख्यानावसरे अपि इति मिल्लिनाथोक्तेराशयः। गात्रदृष्ट्या पश्यामः चेत् मेघदूतस्य दशगुणितमधिकम् शिशुपालवधम्। तथापि गुणवत्ता तु समाना एव। एवं कश्चन प्रतिभावान्

कविः खण्डकाव्यमपि महाकाव्यत्वेन परिवर्तयितुं शक्नोति इत्येतेन ज्ञायते।

एवं काव्यतत्त्वज्ञैः अनाद्दते अपि खण्डकाव्यप्रकारे बहूनि खण्डकाव्यानि विरचितानि विद्यन्ते। तत्रापि मेघदूतस्य अनन्तरं दूतकाव्यपरम्परा एव समारब्धा। तत्र प्रायेण उपपञ्चशानि दूतकाव्यानि समुपलभ्यन्ते। एवमेतानि सर्वाण्यपि काव्यानि खण्डकाव्येष्वन्तर्भवन्ति।

# उद्धृतग्रन्थसूची -

- 1. ऋतुसंहारम् चन्द्रिकाव्यख्यया समेतम्, वसुदेवशर्मा, निर्णयसागरः मुद्रणालयः, मुम्बई, १९२२.
- 2. काव्यप्रकाशः; पं.डुण्डिराजशास्त्री; चौखम्बा मुद्रणालयः,बेनारस्.
- 3. ध्वन्यालोकः; डा.प्रदीप्त कुमार पण्ड; शिवालिक प्रकाशन, देहली: 2015.
- 4. मेघदूतम्, इन्दुकलाव्यख्योपेतम्, श्री वैद्यनाथ झा शास्त्री, कृष्णदास अकादमी, वाराणसी.
- 5. रसगङ्गाधरः, मिश्र श्री नारायण, विद्या वाचस्पति झा राशिनाथ, Chowkhama Krishnadas Academy, Varanasi, 1988.
- 6. साहित्यदर्पणः; देवदत्तकौशिकः; भारतीयविद्याप्रकाशनम्, 1978.

Volume 6, Issue 2

## Means-Ends Analysis in Artificial Intelligence and Mimāmsā

K. S. Kannan

A frontier field of Computer Science today, Artificial Intelligence (AI) has forayed into tackling problems humans do with their intelligence. After initial major failures, AI has learnt to take up problems, and analyze & algorithmize the means leading towards the specific ends. Problem Solving and Means Ends Analysis (MEA) are significant issues in AI. Purva Mimāmsā (M), a centuries old system of Indian philosophy in contrast, set about to handle the problem of Vedic rituals. In its theory of Bhāvanā, M traces the path from utterances through enterprise to the realisation of the result, focussing though on the Vedic. The roles of know-why and know-how - goals and strategies - naturally figure here too. The present paper seeks to compare the two.

"इतिकर्तव्यता लोके सर्वा शब्दव्यपाश्रया॥" "इतिकर्तव्यताभागं मीमांसा पूरियष्यति॥"

**0** Arrangement of the paper: The paper is arranged in four sections. §1 places the problem in perspective, comparing & contrasting AI & M, in their aim, scope & methods. §2 gives an outline of MEA in AI. §3 gives a fairly detailed account of Bhāvanā, the M theory of

action involving MEA. Finally, §4 gives some concluding remarks.

1.0 AI and M have many resemblances, though more differences also. Both are concerned with problem solving, though AI is quite becoming a technological reality, and M still shows some signs of life as a philosophical tradition. AI is hardly as many decades old, as centuries old M is. The clarity, rigour and compass of M (see for example, its relevance to jurisprudence) serve as a window to the vigour of the formidable force that M once was. The utility and pertinence of its framework and presuppositions have also been assailed and undermined through history; much as there had till recently been misgivings and queries - from philosophers as well as computer scientists themselves - regarding the possibility and viability of AI. Neither issue however concerns us here.

### 1.1 M generally restricted itself in 2 ways:

- a) confine to the Vedic arena where the ritual actions are the natural focus. And
- b) towards this end, develop methods to understand the Vedic text, the "exclusive" source and means for getting to know about the ultimate goal, Dharma, 'merit', whatever it meant (cf. the oft repeated वेदबोधितेष्टसाधनताको धर्मः।)

AI, on the other hand, casts a very wide net. Simulation of human intelligence as much as possible is its avowed goal. Language understanding is thus one of its important targets. Robots are being developed to perform actions, following appropriately encoded instructions.

- 1.2 Dealing as it does with a highly specialized field viz. Vedic rituals, M naturally developed a system of analysis and synthesis which is highly domain specific and "peculiar". For example, the performance of the various sacrifices with their implicit presuppositions or defended implications, all "given" as it were have hardly any counterpart in issues AI concerns itself with or seeks to tackle.
- 1.3 But in another area, commonalities can be found. M seeks to "work out" the procedures and details of the sacrificial act along with their functions as set out in the Vedas, as we noted above. For this purpose, the Vedic text at least such portions as are relevant for the rituals, and which are large enough, in fact has to be interpreted. And the interpretation naturally needs to be as universally acceptable as possible. And the modus operandi for this purpose should largely accord with at least not deviate widely from normal patterns or methods of any reasonable or usual understanding of texts. Here lies then, the province of shared concerns between AI & M.

M raises numerous issues in interpretation, develops procedures and posits theories, which can all be of some interest, even use, to AI.

Differences do not cease, however, even here. M deals with the *human* understanding of texts and humans are endowed with *common sense*. Little overlaps here with AI. But any degree of formalization can surely have lessons for AI, which it may choose to adapt or avoid.

- 1.4 This paper totally ignores this interesting problem, reserving it for a subsequent paper, and limits itself to the formalization attempted in M as far as the translation of 'commendatory'  $(arthav\bar{a}da)$  or 'imperative' (vidhi) utterances to fruitful functions sustained by a sober MEA vis-a-vis the AI approach. The paper is by no means exhaustive. The Bhāvanā theory of M is of course its focus.
- **2.0** A skeletal view of MEA in AI along with some background information is attempted in this section (leaving out a great deal of technicality though of essence) placing the barest details of matter that can be of some interest here, but also for future development.
- 2.1 Commenting on the genesis of AI, Herbert Simon notes that "early research in AI was directed mainly at studying well-structured puzzle-like tasks, where human behaviour in the laboratory could be compared with the traces of computer programs" (Simon 1987:xi). As far back as 1945, Duncker had emphasised, he further notes, MEA as a central tool for solving problems. Typical of them were playing chess and the Tower of Hanoi problems. Already in the early sixties, Simon and Kotovsky had attempted the "Series completion" problem.

Two issues have loomed large in AI –

- a) retrieval of associated information from semantic or long term memory and
- b) engendering certain actual motor responses.

The development of high-level programming languages and robotics, have been the result of these, making possible the developments we see in AI in respect of sense perception, language processing & robotics, as also application to as diverse but specific disciplinary problems as architecture and chemistry.

Around 1970 itself, Newell had noted that problem solving was the most important issue for AI, as also being one of the most difficult topics in cognitive psychology. AI programs for solving problems in mathematics were developed by Lenat in the late sixties. In Anderson 1987 have been discussed certain issues of psychology but also specifically, solving elementary proof problems in geometry, with a system involving what are called semantic structures & production rules.

The role of MEA on the whole is of great importance. For rather than the creation of a bunch of special purpose expert systems, focus on theoretical issues in AI helps and is helped by attempting comprehensive architectures that are cognitively modelled. This is not easy either: most of the mental processes go on below the level of conscious awareness, and "thinkaloud" protocol analyses yield not much of nontrivial information.

2.2 Stated broadly, MEA consists in taking stock of what is given & what is desired, and settling on a sequence of actions. Its use began as early as 1957 with the General Problem Solver (GPS), where it figured first. Newell, Shaw and Simon attempted the first problem solving program.

The way to solve the "state space problems" is to start with an "initial state" and reach a set of "goal states", (represented as S g1 ^g2 ^g3 ... where, 'S' the state of affairs, is presented as a conjunction '^', of varied goals g1, g2 etc.). This is done by the use of a given set of "operators", affecting certain states on the domain. The operator affects some states, leading to new states, upon which another operator may act, all cumulatively leading to the desired final goal state.

- 2.3 An inevitable requirement for thus handling problems of complexity is to create a hierarchy of goals. A progressive reduction of the difference between the initial state and the goal state is achieved by the choice of relevant operators.
- 2.4 How GPS works is made explicit by Nilsson (Nilsson 1971), who shows how GPS is conceptually based on AND/OR trees., wherein the original problem is divided into a number of subproblems. To put it too concisely, a problem may have more than one success routes. Portions invariably needed, and the ones that can have alternatives, respectively come under the conjunctive and disjunctive chunks in such trees.

Akin to GPS was STRIPS due to Fike and Nelsson, 1971, solving certain problems of the robot. Continued in ABSTRIPS, 1974, were problems tackled such as moving BOX 1 to BOX 2. Now if BOX 1 is in a different room, pushing it first to the same room as BOX 2 is in, becomes the first problem, after which alone the required move can be made.

Problems handled in AI can often look absurdly simple to an outsider but that their "modesty" is a hard earned one has been shown elsewhere by us (Kannan 1997). The pendulum had to swing from the overambitious aspirations to tackling fairly simple problems, earning a nickname for AI as 'the science of the obvious'!

Further extensions and advancements have sought to tackle problems like the Rubik's Cube puzzle or the Fool's Disks puzzle by non-brute-force methods and in real time.

The expertise of experts in any domain is difficult to delineate. An important task of Knowledge Engineering, another epithet of AI, is to unearth and bring out the protocols that can remain too quick, hence too hidden from even the discerning eye. The way M has handled this in one important domain is what is focussed in this article.

- 3.0 We turn to M in this section going into the details of Bhāvanā. Acts of skill and intelligence are typically learnt and absorbed by humans by means of prototypical instances getting continually generalized and modified continually; but the expertise remains subliminal; and it is too demanding to spell out the algorithms. It is no mean achievement, then, that some of the steps involved are worked out in the ancient Indian tradition, of which the present discussion is but illustrative.
- **3.1** Jaimini (4th B.C.E. ?), the author of the Pūrva Mīmāmsā Sūtra-s, defines *Dharma* as that which has as its

distinctive characteristic (lakṣaṇa), the instigation for the [sacrificial] act (Dharmasūtra 1.1.2 चोदनालक्षणोऽर्थो धर्मः। The word has a generic sense of whatever spurs one to action. Says Śabara (1st c. B.C.E?) commenting on the above: चोदनेति क्रियायाः प्रवर्तकं वचनमाहुः। Yet, as Laugākṣi Bhāskara (17th c.) points out, the word codanā signifies the entire Veda. (Arthasaṅgraha p3 चोदनाशब्दस्य वेदमात्रपरत्वात्।) Dharma is the quintessence of the Veda, which it expounds (वेदस्य सर्वस्य धर्मतात्पर्यवत्त्वेन धर्मप्रतिपादकत्वात्।). And as he says even earlier, it is the performance of the sacrificial and other (allied) acts that constitutes Dharma (p2 योगादिरेव धर्मः।)

3.2 The logical reconstruction of the trace from the utterance to the action is well made in M. Rather than handling the related texts, we state their logic first (§3.3.1 - 3.4.1) and then (upto §3.4.4) relate it to the textual material, as it makes it more interesting, and perhaps also economical of one's effort in grasping it.

#### 3.3.1

(a) A person normally proceeds to act only when he knows what he can attain by his action. In other words, an expectation regarding the fruit or end of the action arises in his mind, which alone goads him into action. (b) This expectation fulfilled, he next expects to know what specific action would be instrumental in this, i.e. constitutes the means. (c) The next expectancy that follows is regarding the mode of operation, spelt out in its details, and (d): Thus (a), (b) and (c) go to produce in him the clear inclination to act.

- **3.3.2** How such an inclination to act begins to form, at least usually, is also to be noted.
- (e) This normally happens when he feels obliged to act, especially when prevailed upon by another person. Such a person indicates what needs to be done, usually by means of an utterance, a sentence. (f) The speaker himself, thereby expects to create the inclination in the hearer, for which alone he is making the utterance: this is his end. (g) Lest the import be missed, he uses such expressions as clearly bid or persuade the hearer to action. In other words, there is an expectation for spelling out the means for the creation of inclination. (h) This also fulfilled effectively, it is only to be expected that he spells it out in a particular mode. (i) perhaps he dwells on the positive aspects of doing it, or even the negative aspects of not doing it.
- **3.4** The eight elements (a) to (h) detailed above, constitute (i) the M theory of linguistic urge to action.
- **3.4.1** These are now represented as a series of Constituent Equations (CE):

$$CE1 (i) = (d) + (e)$$

$$CE2 (d) = (a) + (b) + (c)$$

**3.4.2** We shall now have these "translated" into the technical terminology of M, whose definitions will be noted later.

- (d) and (e) are respectively आर्थी भावना and शाब्दी भावना which may be rendered as the Purposive Procedure and the Linguistic Inclination. Composed of these two, i.e (d) and (e), is (i) namely भावना Function.
- Both (d) and (e) are comprised of three elements each. The three elements of (d) and those of (e) have also a corresponding structural similarity. In fact, it is this that makes (d) and (e) similar, and make them eligible to come under a single category, (i).
- 3.4.2.1.1 Before bringing out this structural similarity it would be interesting and useful to note that there is a homogeneity in all the six constituent elements, viz, (a), (b) and (c) on the one hand, and (f), (g) and (h) on the other. The commonality is known as आकाङ्का Expectancy. The expectancies, it must be stressed, are of actions, not of things. Interdependence of actions is what is being spoken of.
- 3.4.2.1.2 There is a one-to-one correspondence between the respective pairs in the two sets, which we may represent as (j), (k) and (l). They constitute the three types of आনাত্রা, stated below.
- (i) = साध्याकाङ्का, expectancy regarding the goal, shared between (a) & (f)
- (k) = साधनाकाङ्का, expectancy regarding means, shared between (b) & (g)
- (l) = इतिकर्तन्यताकाङ्का, expectancy regarding mode, shared between (c) & (h)
- **3.4.2.1.3** The idea (i) common to (d) and (e) can be seen as comprised of three factors, hence are in (d) as

well as (e). They are shown as (m), (n) and (o).

(m) = भावयितृ, the "bringer about" of the action

(n) = भिवतृ, the "comer-into-being" (being brought about)

(o) = भवनानुकूल; [भिवतुः] व्यापारविशेषः, the particular function conducive to/productive of the coming into being.

**3.4.2.2** All of these may be shown diagrammatically thus : D1 to D9.

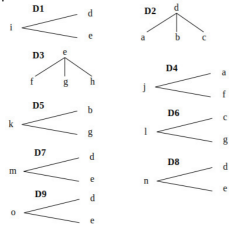
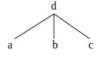


Figure 1: D1 to D9

3.4.3 We may now illustrate the whole concept of भावना by means of some stock examples.

**3.4.3.1** E1 भोजनकामः पचेत् 'One who desires food must cook'. The (d) of this may be shown as follows: D10



(a) = ओदन Cooked rice; (b) = तण्डुलपाक Cooking; (c) = (i) अधस्संतापन (kindling of fire beneath) (ii) तृणफूत्कार (blowing) (iii) उदकनिक्षेपण (pouring water into the vessel)....(n) एधोपकर्षण (removing fuel)

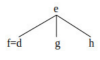
Figure 2: D10

3.4.3.2 This is a Vedic example for which we illustrate both (d) and (e). E2 स्वर्गकामो यजेत 'One who desires heaven must perform the sacrifice'. D11



- (a) = स्वर्गः heaven; (b) = यागः sacrifice;
- (c) = (i) प्रयाज (ii) अनुयाज etc. (particular constituent sacrifices)

Figure 3: D11



(g) = লিন্ড্জান The knowledge of the optative mood that enjoins; (h) = अर्थवादज्ञाप्य प्राशस्त्यज्ञान the greatness of (b) or (a) made known by the laudatory passages in the Veda

Figure 4: D12

**3.4.3.3** Compressing D4, D5 and D6 we may form a table T1 to be discussed next.

|   | j | k | 1 |
|---|---|---|---|
| d | a | b | С |
| е | f | g | Н |

Table 1: T1

**3.4.3.3.1** The table is now expanded into a detailed table explicating all the expectancies, but first tabulating the interrogative equivalences in Table T2, only to make them clearer by means of a standard equivalent terminology.

| j | साध्याकाङ्का       | किं भावयेत्? |
|---|--------------------|--------------|
| k | साधनाकाङ्का        | केन भावयेत्? |
| 1 | इतिकर्तव्यताकाङ्का | कथं भावयेत्? |

Table 2: T2

**3.4.3.3.2** The full-fledged table T3 supplies the answers to the questions that (j), (k) & (l) are:

| आकाङ्कात्रयं | किं भावयेत्?      | केन         | कथं भावयेत्?             |
|--------------|-------------------|-------------|--------------------------|
| भावनाद्वयं   |                   | भावयेत्?    |                          |
| आर्थीभावना   | स्वर्गं           | योगेन       | अग्र्याधानप्रयाजाद्यंगम् |
|              |                   |             | जातोपकृतेन[यागेन]        |
| शाब्दी भावना | [अंशत्रयवर्ती]*tl | लिङ्ज्ञानेन | अर्थवादज्ञाप्यप्रशस्त्य  |
|              | आर्थींभावना       |             | विशिष्टेन (लिङ्ज्ञानेन)  |

Table 3: T3

#### Table T4 renders this plainer:

|   | Object | Means            | Mode                  |
|---|--------|------------------|-----------------------|
| d | heaven | Sacrifice        | Performance of        |
|   |        |                  | subsidiary items like |
|   |        |                  | placing the fire etc. |
| е | d      | Knowledge of the | Knowledge of          |
|   |        | potential mood   | laudatory passages    |

Table 4: T4

3.4.3.3.2.1 The recurring item भावयेत may be briefly explained. It is the optative of √भू + णिच् ( i.e. causal of √भू), which is synonymous with √क as Kṛṣṇayajvan (late 17th c.) notes in his Mīmāmsā Paribhāṣā p16 करोतिसमानार्थकभावयतेः सकर्मकत्वात् etc. All the items, therefore, are actions.

3.4.3.3.2 In sum, the tables T3 and T4 clearly bring out the symmetry of the two भावनाs. The triplets of components have exactly similar roles. And the difference is also clear.

Means-Ends Analysis in Artificial Intelligence and Mimāmsā

While शाब्दी भावना leads to आर्थी भावना, the reverse is not true.

**3.4.3.4** It is also desirable to tabulate similarly the (m), (n) and (o) (=columns) of (d) & (e) =rows) as T5.

|             | भावयिता | भविता           | भवनानुकूलः [भवितुः] व्यापारविशेषः    |
|-------------|---------|-----------------|--------------------------------------|
| आर्थीभावना  | यजमानः  | जायमानः         | प्रयोजनेच्छाजनितक्रिया =             |
|             |         | स्वर्गः         | अङ्गजातसहितः यागः                    |
| शाब्दीभावना | वेदः    | पुरुषप्रवृत्तिः | प्रयोजनेच्छाजनितविध्युक्तिः = लिङंशः |

Table 5: T5

Table T6 puts this in English.

|   | m         | n             | 0                     |
|---|-----------|---------------|-----------------------|
| d | Sacrifice | The heaven    | Sacrifice = action    |
|   |           | that comes    | generated by desire   |
|   |           | about         | of use                |
| е | Veda      | The urge that | Potential Mood =      |
|   |           | arises in the | injunctive utterance  |
|   |           | sacrifice     | engendered by purpose |

Table 6: T6

**3.4.3.4.1** While (m) and (n) are only details for (d) and (e), it is (o) that is the real (d) and the real (e). A clearer picture, then, of what (d) and (e) are in terms of (o) may be obtained by a paraphrase thus in T7:

| (i) | (o)                                                    |
|-----|--------------------------------------------------------|
| (d) | स्वर्गप्राप्त्युपायभूता प्रवृत्तिः                     |
| (e) | पुरुषस्य (स्वर्गप्राप्त्यर्थ) प्रवृत्तिजनकं प्रवर्तनम् |

Table 7: T7

The same may be rendered thus as T8 in English.

| (i) | (o)                                         |
|-----|---------------------------------------------|
| (d) | the enterprise which is the means for the   |
|     | attainment of heaven                        |
| (e) | the persuasion that engenders in the person |
|     | enterprise for the attainment of heaven     |

Table 8: T8

3.4.3.4.2 Stripping the substantives of the epithets in the last column we get an even more lucid and quintessential picture of the two भावनाs in T9 and T10.

| (i)          | (o)        |
|--------------|------------|
| आर्थी भावना  | प्रवृत्तिः |
| शाब्दी भावना | प्रवर्तनम् |

Table 9: T9

| (i) | (o)                     |
|-----|-------------------------|
| (d) | The [actual] enterprise |
| (e) | The [verbal] persuasion |

Table 10: T10

3.4.3.4.3 The import of the two भावनाs now become very transparent. While आर्थी भावना is the result-generating [physical] activity, शाब्दी भावना is the verbal utterance that can be described as the proclivity-for-activity-engendering [oral/linguistic] activity.

Each is a भावना, an activity that 'brings about something', as the very juxtaposition of भिवत and भावियत clearly betrays. The latter ends in the former and the former in the result. शाब्दी भावना leads to आर्थी भावना.

- 3.4.3.4.3.1 In the light of the above, it appears difficult to justify that "both [the भावनाs] can be looked upon as अभिप्रायविशेषs". The expression is appropriate, actually used, by Laugāksi Bhāskara w.r.t. just शाब्दी भावना.
- **3.4.4** We may note here, in fine, the formal definitions (lakṣaṇa-s) L1 L2 & L3 of भावना, शाब्दी भावना and आर्थी भावना respectively, (all from Laugākṣi Bhāskara).

L1 भावना = भावना नाम भवितुः भवनानुकूलो व्यापारविशेषः।

L2 शाब्दी भावना = पुरुषप्रवृत्त्यनुकूलो भावयितुः व्यापारविशेषः।

L3 आर्थी भावना = प्रयोजनेच्छाजनितक्रियाविषयव्यापारः ।

It must be remarked here that the excellence of M consists in rendering both शाब्दी भावना and आर्थी भावना into the same formulaic structure L1.

- **3.4.5** It is only in order now, to study the logic behind the scheme, and see subsequently how far this accords with the MEA problem we have taken up.
- 3.4.5.1 Considering T9, we can easily conclude that (e) leads to (d) as प्रवर्तनम् (same as प्रेरणा) leads to प्रवृत्तिः. आर्थी भावना is the end for which the शाब्दी भावना was employed, as the corresponding (o) factors in T5 bear this out clearly: the लिइंश leads to याग. The former is thus the means for the latter, the end.

We may record this Means-Ends equation as:

 $\mathrm{ME1} =$  शाब्दी भावना ightarrow आर्थी भावना

3.4.5.2 Now considering T2, row 1: The first two columns answer the questions किं भावयेत् and केन भावयेत्, answered by स्वर्गं भावयेत् and यागेन भावयेत्. The instrumental in केन and the

corresponding यागेन show that याग is the means and स्वर्ग is of course the end. This we may state thus:

$$ME2 =$$
याग  $\rightarrow$ स्वर्ग.

A perusal of the 2nd and 3rd columns, shows their relation to be similar, though a little different. It is only when the full details of the procedure is known that an act can be performed. कथं भावयेत gives the modus operandi w.r.t. केन भावयेत. Stripping them of the instrumental ending, we get a third equation.

 $ME3 = अग्र्याधानप्रयाजाद्यङ्गजात <math>\rightarrow$  याग.

It is not difficult now to see the similar relations obtaining from the items in the second row. Hence

$$ext{ME4} = ext{लिङ्ज्ञान} 
ightarrow [ अंशत्रयवती ] आर्थी भावना$$

 $\mathrm{ME5} = अर्थवादज्ञाप्यप्राशस्त्य 
ightarrow लिङ्$ 

**3.4.5.3** All this can be shown as a table of arrows in T11 depicting the role of the items in T1, and marking the 'start' and the 'stop' of the 'program' as M & E.

|                                   | (j)                                                             | (k)          | (l)            |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------|----------------|
| $\stackrel{(d)}{\longrightarrow}$ | $\not \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \!$ | $\leftarrow$ | <b>←</b>       |
| $(e) \uparrow$                    |                                                                 | $\leftarrow$ | $\overline{M}$ |

Table 11: T11

Thus the five ME equations show the full 'flowchart' from अर्थवाद to स्वर्ग most clearly. They also bring out the thoroughly clear ME understanding & exposition attempted by the Mīmāmsaka-s.

**3.4.5.4** A combined equation may be presented as a fitting conclusion to this section.

$$ME6 = [[e \rightarrow] h \rightarrow g \rightarrow f][\rightarrow d] \rightarrow c \rightarrow b \rightarrow a.$$

In sum, शाब्दी भावना is the means for bringing about (the attainment of) स्वर्ग, the ultimate end. And the concatenation of activities is so well calculated, hence so captivating.

- **4.0** It only remains now to make a few comments in comparison and contrast.
- 4.1 Human actions are broadly classified in Mīmāmisā into two (1) लौकिक, worldly; and (2) वैदिक enunciated in the Veda. The latter, chosen by Mīmāmisā as its proper province, are divided into three (1) नित्य (2) नैमित्तिक and (3) काम्य respectively (1) daily duties (2) duties on special occasions and (3) actions for fulfilling particular desires (i.e. as spelt out in the Vedic literature). The examples of them are well known: (1) यावज्जीवम् अग्निहोत्रं जुहोति (2) अग्नये पिथकृते पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वित्। (3) वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम:।

The results specified for the said rituals can be said to constitute the set of goals and the various sacrifices are naturally the means. Adhering to the rituals, the texts promise, ensures a state of bliss. Such a state of affairs S is obviously a conjunction of goals g comparable to the pattern as represented in Al, viz.

$$S \rightarrow g1 \hat{g}2 \hat{g}3 \hat{g}4 \dots$$

- 4.2 An approximate counterpart of the operators that determine the various components & their sequence can be shown here as (j), (k) & (1) viz. साध्याकाङ्का, साधनाकाङ्का, इतिकर्तव्यताकाङ्का.
- **4.2.1** The functions of the operators may be shown by a series of what may be called Fulfilment Procedures : (so

named here as they fulfil the expectancies)

$$\begin{array}{lll} F1 \ j(e) \rightarrow f & F4 \ j(d) \rightarrow a \\ F2 \ k(f) \rightarrow g & F5 \ k(a) \rightarrow b \\ F3 \ l(g) \rightarrow h & F6 \ l(b) \rightarrow c \\ where \ (f) = \ (d). \end{array}$$

- **4.2.1.1** It may be remarked here that there is an interesting reversal of direction between the ME equations and F equations. For example, we go from (h) to (g) in ME6, whereas we go from (g) to (h) in F3 here. Further a "cascading effect" is also seen in both the output of the previous step serving as the input of the succeeding one.
- also interesting to note 4.2.1.2It isanother correspondence with the notion of the goal tree in Expert Systems (e.g. TEIRESIAS) in Al, equipped with 'explanation facilities'. The goal-tree models the control structure of reasoning. The 'explanation facility' is bidirectional: going towards the "root" or going towards the "leaves", referred to the 'ascent traversal' and the 'descent traversal'. Explanation is activated by two commands viz. 'why' and 'how' corresponding to the two traversals. Even 'why' takes you a node higher giving you the basis or rationale of the present action and every 'how' brings you to the next lower node spelling out the procedural details of the action.

The situation is exactly similar here. Only ME6 needs to be represented vertically with (a) at the top, the "root" of the tree. Thus 'why (b)?', is answered by (a); 'how (g)?'

is answered by (h). And for the same reason, it is possible to view it as a goals & strategies chart.

What may however make it a bit difficult to view this as a tree is that the tree is unitary, not binary; and so, no ramification or branching off is felt. But there is no technical irregularity whatsoever. An analogy from mathematics perhaps can be very convincing. A straight line can, by no stretch of imagination, be viewed as a parabola. Yet when a stone is thrown exactly vertically, it follows a straight course in its upward & downward trajectories. All projectile tracts being parabolical, the straight lines become particular and special cases of this parabola!

It is very significant & interesting that AI & M have used the same expression: AI spoke of the why & the how; Muses (मुख्यभावना and अङ्गभावना, or उपकार्याकाङ्क्षा and उपकारकाकाङ्क्षा explained as) फलाकाङ्क्षा and कथंभावाकाङ्क्षा, illustrated by the injuctions दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत and समिधो यजित respectively. (See also the definition of प्रकरण).

- **4.2.1.3** And lastly the F equations bear resemblance to the Top-down Approach of AI, whereas the ME equations resemble the Bottom-up Approach of AI.
- 4.3 One major difference yet similarity between the AI approach and the Mīmāmisā approach is that MEA in AI confines itself largely to कथंभावाकाङ्का or इतिकर्तव्यताकाङ्का of useful/interesting/challenging problems generally, though in chosen domains. For M, all this is rather "given", in as much as it is all there in the Veda from where they need

to be "worked out". The goal viz. Dharma (with all its attendant complexity/hierarchy etc) is made known by the Veda. Veda is thus the means and Dharma the end. The role of M is in arriving at effective & optimal modus operandi. This is supported by the famous following verse of Mīmāmisā:

धर्मे प्रमीयमाणे तु वेदेन करणात्मना । इतिकर्तव्यताभागं मीमांसा पूरियष्यति ॥

And it is for this reason that M bothered itself & confined itself to the interpretation of the Veda & focussed on working out the modus operandi for the attainment of Dharma.

**4.4** A few more issues have some overlap or parallel between AI & M, but are not taken up here. It may however be remarked that, after having chosen its domain, Mīmāmisā set about solving problems and some of its solutions provide interesting parallels to the problem solving methods in AI as also the Means Ends Analysis.

"सा भावयित्री भावयितव्या भवति"

#### References:

- 1. Acharya, Narayana Rama (Ed.) (1950). Mimāmsāparibhāsā of Krsnayajvan. Nirnayasagara Press, Bombay.
- 2. Anderson, J.R. (Ed.) (1981). Cognitive skills and their acquisition. Erlbaum, Hillsdale, NJ.
- 3. Arthasamgraha of Laugākṣi Bhāskara. See Gajendragadkar and Karmarkar.
- 4. Basu, B. D. (Ed.) (1923). The Mīmāmsā Sūtras of Jaimini. Dr. Sudhindranath Basu. Allahabad.

- Gajendragadkar, A. B. & Karmarkar, R. D. (Ed.) (1934, Reprint 1984). Arthasamgraha of Laugākṣi Bhāskara. Motilal Banarsidass, Delhi.
- 6. Kannan K. S. (1997). "Scientific Enterprise and Artificial Intelligence". (Program Paradigm and Philosophy). In Ramanarayanan H & S Janakiraman (Ed.) (1997).
- 7. Mimāmsāparibhāsā of Krsnayajvan. See Acarya
- 8. Mimāmsasūtras by Jaimini. See Basu.
- 9. Newell, A&Simon, H. A.(1972) Human Problem Solving. Prentice Hall, Englewood Cliffs, NJ
- 10. Nilsson, N. J. (1971) Problem Solving methods in AI. McGraw Hill, NY.
- 11. Ramanarayanan H & S Janakiraman (Ed.) (1997). Samskriti. Samskrita Samgha, Indian Institute of Science, Bangalore.
- 12. Shapiro, S. C. (Ed.) (1987). Encyclopedia of Artificial Intelligence. John Wiley & Sons, NY.
- 13. Simon, H. A. (1987). Guest Foreword. In Shapiro (1987).

## Water - the Life Spring of the Creation

V.Girishchandra

Bharath is a very unique country from many points of view. Bharat has claimed many firsts in the history of the world. Since time immemorial, this most ancient country has been contributing in its own ways for the welfare of the world. Be it the basic ideology or thought of this country, or the actions that is brought as the daily chores or those which are performed once in a life time of a person it has always proved the best for the existence - the Nature.

With utmost respect to the nature or the creation, everything is regarded, cared and utilized to its best with a feeling of serving a purpose of the nature. Be it a flower, plant, tree, stone, rock, hillock, or the basic elements of the world the pañcabhūtas viz., पृथ्वी, आपः, तेजः, वायुः, आकाशः (The Earth, the Water, the Fire, the Wind and the Space) everything is regarded the most and worshipped or used for a worship of the super power. Right from the first action of the day these 5 basic elements are remembered. The earth is touched with all reverence, the water is

regarded as the one which takes away all the sins, the fire is offered with clarified butter, the air is furthered purified by incenses, and the sky is regarded to the abode of the Gods. So each and everything on the creator's desk is looked with a sanctified spirit. Of these, the onus of this essay is on the water which is the life spring of the creation.

Water is the most essential element on this planet since without which it is absolutely impossible to exist. It is not a matter of comparison here with respect to the roles of the other basic elements since each and every of these are equally important for the existence as such. Understanding the significance of all these, the order of its creation was aptly put forth in the Vedas as आकाशाहायुः, वायोरग्निः, अग्नेरापः, अद्भ्यः पृथिवी, पृथिच्या ओषधयः . . .¹ says the Yajurveda. So the creation of water as told in the Vedas is due to the cooling of the Agni or the Fire. And, from thus created water, the earth exists and from that the herbs grow. This way the sacredness of water is lauded.

Water is found in abundance on this planet. Life emerged in water is known since time immemorial. <sup>2</sup> This has been endorsed by Kalidasa even in the world's best work. <sup>3</sup> This water is witnessed in different bodies where water settles viz., the water in the well, reservoir, pond, lake, river, sea and also in the skies in the form of the clouds. Several stories, incidents in the Rāmāyana, Mahābhārata and the 18 Purānas are related to water.

 $<sup>^1</sup>$  तैत्तिरीयोपनिषत् २.१.१  $^2$  सोऽभिध्याय शरीरात् स्वात् सिसृक्षर्विविधा प्रजाः । अप एव ससर्जादौ तासु बीजमवासृजत् ॥ मनुस्मृतिः १/८  $^3$  काल्रिदासः स्वकाव्ये अभिज्ञानशाकुन्तले नान्धामेव "या सृष्टिं स्रष्ट्रराद्याम" इति कथयति ।

Water is celebrated as that which was in the hands of the creator and which came to the earth by the efforts of Bhageerathi when we come across the story of Ganga which flowed from the Brahmaloka till the Pātāla, the nether world. We first come across Shiva locking the Ganga in his locks of hair and then Jahnu maharshi stopping the river flow (perhaps an idea of a dam) and allowing it only from one of his outlets - ear. This water Ganga is regarded as the purest water in the world. With Ganga, many rivers are regarded very sacred. Along with the rivers, tributaries and tīrthas of many rivers are considered holy in this country.

In the Mahābhārata several incidents are related to water. The Purāṇas have a story of churning of the milky ocean. It was an ocean of milk, where we come across the world which has different types of ocean of which ocean of water also as one.

Water is used for various purposes from the physical life's point is considered. But the most essential part of a Hindu's life is the daily worship of the Gods. The worshipping has different forms. But the general way of this act is called the षोडशोपचारः which has 16 ways of pleasing the lord. This includes the आचमनम्, अर्घम्, पाद्यम्, अभिषेकः, पानीयम् and तीर्थम् of which, all are very directly connected to water.

The water and its different bodies are enlisted in various contexts. The Brahmāṇḍapurāṇa has a separate section named as Nadīmāhātmyakānda which discusses about the

 $<sup>^4</sup>$  गौतमधर्मसूत्रम्

different rivers, their origin, flow etc. Agastya a great saint is said to have killed the Kalakeyas who were residing in the seas by drinking the whole sea. Vasiṣṭha who was a Brahmarshi intended to commit suicide in a river. But the river did not allow him to die. The river waters did not allow him to die. Since the waters took off all his entanglements the name of the river became Vipaṣa. Likewise several stories are linked to the rivers in this country.

Jyotiṣaṣastra gives an elaborate description of rain in different constellatory positions. Varāhamihira, the author of Bṛhatsamhitā discusses at depth the availability of water. He gives a long list of plants which help in maintaining good ground water levels. It also speaks about rain, the rainbow, thunder, thunderbolt, and other features related to rain.

In his work *Meghadutam*, Kalidasa, has the cloud as the messenger of the yakṣa. The central character is even though the Yakṣa, Kalidasa speaks the route to be followed by the Yakṣa to reach the place of Kubera, his master. The cloud a product of smoke, water, wind etc., is instructed the places which are to visited and the periodicity of the rains he had to shower. The Ḥtusamhāram speaks about the availability of water during the different seasons. The splendid work Raghuvamśa speaks about the water cycle when dealing with the kind of administration Dilipa gave.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> प्रजानामेव भूत्यर्थं स ताभ्यो बलिमग्रहीत् । सहस्रगुणमुत्स्रष्टुमादत्ते हि रसं रविः ॥ रघुवंशम् - १/१८

This water has different names in samskrit. The Amarakośa discusses about water and the other details of water in profundity. The twelfth division of the first chapter is called as वारिवर्गः which begins from the 257th śloka running up to the 300th.

There are 27 names of water which are enlisted in the Amarakośa grantha. They are -

आपः स्त्री भूम्नि वार्वारि सिललं कमलं जलम् । पयः कीलालममृतं जीवनं भुवनं वनम् ॥ कबन्धमुद्कं पाथः पुष्करं सर्वतोमुखम् । अम्भोऽर्णस्तोयपानीयनीरक्षीराम्बु शम्बरम् ॥ मेघपृष्पं घनरसं ........<sup>6</sup>

Continuing the chapter, the Kośakāra enlists various other matters pertaining to water. The matters discussed pertain to fluidity, waves, whirlpool, droplets, streams, courses, banks, island, sand deposition, mud, flood, navigation, boat/ship and its accessories, fishermen and their equipment, different types of fresh water as well as marine fishes and other aquatic animals, oysters' pearls, wells, instrument to draw water from the well etc., the names of different rivers, different types of lotus and its different parts, river mouths etc. All these pertain to the water. This is how the Kośakāra elaborately has brought out matters pertaining to water.

Ayurveda the epitome of healing and wellbeing health care practicing method discusses in detail on different matters concerning to use of water in different circumstances. It also prescribes that excess consumption of water is not good for health.

<sup>6</sup> वारिवर्गः. अमरकोशः. प्रथमकाण्ड-२५९.२६०.२३१

Agriculture is one more important field which utilizes water extensively. Agriculture was practiced in this country since ages. Watering the plants is as important a duty for the farmers or any plant to grow. So the quantum of water required for the growth of the plants, the quality of water, the periodicity of water that is to be needed to the plants for their optimum growth has been discussed elaborately in different texts. The Mānasollāsa of Somadeva brings out a detailed discourse on different types of pulses, economic botanical aspects, treatment of seeds, treatment of soil and pits, watering, productivity and also certain strange phenomena that can be achieved by using different combinations.<sup>7</sup>

Very valid information is found in the *Tarkasangraha* of Annambhaṭṭa about the Jalatatva. In the अपां निरूपणम् section, the features of water are examined in depth.<sup>8</sup> Also रसवत्वम्, सामान्यगुणाः, गुरुत्वम्, द्रवत्वम्, स्नेहत्वम् and वेगवत्त्वम् have also been discussed in various other texts.

Our ancients also had an eye on the maintenance of water tables, its conservation and also its judicial utilization. It is clearly mentioned that water should not be contaminated. It says very clearly that urination and defecation in water is prohibited. (नाप्सु मूत्रं पुरीषं कुर्यात् - यजुर्वेदः)

Thus, our ancients had a wide thought about the very special creation of this world the water. Today an

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The Bhoodharakrida part of Mānasollāsa. <sup>8</sup> अपां निरूपणम् - शीतस्पर्शवत्यः आपः । ताः द्विविधाः नित्याः अनित्याः । नित्याः परमाणुरूपाः । अनित्याः कार्यरूपाः । पुनिश्चविधाः - शरीरेन्द्रियविषयभेदात् । शरीरं वरुणलोके । इन्द्रियं रसग्राहकं रसनं जिह्नाग्रविति । विषयः सरित्समुद्रादिः ॥

#### विद्वत्पत्रिका

awareness about is to be brought for the sanctity it commands. It is the duty of everybody to utilize water judiciously. The respect water was given by our ancestors is laudable. We need to tread the same path and treat the water with all respect. Not only consumption, but also we need to take appropriate steps to not pollute the water and its sources. The ground water level should always be maintained properly. Finally we need to understand that water is the life of the life on the earth.

# A Cognitive Linguistic Analysis of Laukika Nyāya-s

H R Meera

#### Introduction

Sanskrit has a wealth of maxims which are used equally prominently in śāstraic discourse and ordinary discourse. Nyāva has been defined as 'loka-prassiddha-yuktir nyāyah'<sup>1</sup>. In Sanskrit works of a śāstraic nature, nyāya-s (maxims) have been used in order to give the framework of reasoning for arriving at a particular conclusion (intermediate or final), as a substantiation, or as rules for interpretation (meta-rules, as it were). The Mīmāmsā nyāya-s fall under the last mentioned category, while many nyāya-s specific to Vyākarana can be seen as those under the first category. The differentiation between the śāstrīya nyāya-s and laukika nyāya-s can be tenuous since many in the latter can be used under the former category. One difference one can see, perhaps, is that the śāstraic nyāya-s are applicable in very specialised circumstances whereas laukika nyāya-s find a wider usage<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The expression means " a famous means of reasoning". See Introduction of Bhuvaneśa-laukika-nyāya-sāhasrī. <sup>2</sup> Śāstraic nyāya-s have been applied in frameworks which are other than what they are designed for in order to achieve humourous results. In fact, there are several cāṭu-padya-s (witty verses) in Sanskrit which make use of this device. For instance, the verse: nijapatir ādyaḥ praṇayī harir dvitīyaḥ karomi kim gopi?| śṛṇu sakhi pāṇini-vacanam vipratiṣedhe param kāryam ||(Chatterji 1948:16)

In this paper, I attempt to discuss how laukika nyāya-s are understood in their usage in common discourse. As a linguistic tool, which packs a lot into a small set of syllables, the nyāya needs to be analysed as to how it is understood in such discourses.

## Classification of nyāya-s

Nyāya-s have been generally classified as laukika and śāstrīya depending on where their predominant applicability is, and what the framework is within which that nyāya is to be used. Typically śāstrīya nyāya is a meta-rule which determines which rule has a greater force when conflicting rules are applicable.

#### Some examples are:

- 1. vipratiṣedhe param kāryam as applicable within Pānini's Astādhyāyī,
- 2. uttarottaram munīnām prāmāņyam for Vyākaraņa
- 3. pāradaurbalyam arthaviprakarṣāt as applicable to the Mīmāmsā sūtras of Jaimini<sup>3</sup>.
- 4. utsargāpavāda-nyāya which has been used in as varied fields as Dharmaśāstra and Vyākaraṇa. In another sense, the typical paribhāṣā sūtra which explicates how certain terms need to be interpreted (e.g. tasminn iti nirdiṣṭe pūrvasya (in Aṣṭādhyāyī 1.1.66) etc) and these are also considered nyāva-s.

Another possible classification that one can consider in case of nyāya-s is purely from a linguistic (and a cognitive linguistic) perspective. This does not seem

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See śruti-linga-vākya-prakarana-sthāna-samākhyānām etc.: p116 of Chaturvedi(1980). <sup>4</sup> See Davis(2007:38).

to have been attempted as yet by anybody. Broadly, the nyāya-s can be divided into two groups – (1) the sāmānya statements which can be generically applied. (e.g. sarvam višesanam sāvadhāranam - iti nyāyah<sup>5</sup> ) (2) the anyokti-garbha nyāya-s<sup>6</sup> which have an anyokti at their core (e.g. dandāpūpa-nyāya<sup>7</sup>). The former can be compared to the legal maxims that are abundantly documented in Latin.<sup>8</sup> (e.g. caveat emptor "Let the buyer beware" that is used in various legal scenarios). They are general rules, the application of which is somewhat more straightforward. However, the second type essentially requires more convoluted, if interesting, a manner of understanding. What such a nyāya essentially does is to have an anyokti or a drstanta as the essence, but is represented only by one or two words which comprehensively represent that anyokti/drstanta. This paper considers such nyāya-s primarily in order to understand how they find application.

# Primary characteristics of nyāya-s

We note here five characteristics of nyāya-s.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Whenever a qualifier is used, it is implied that it has been used assertively. For instance, if one uses the expression "a white sheet", it means only "white" and not "off-white" or "white with a few black patches". <sup>6</sup> The term was suggested by Prof. K.S.Kannan (private interaction). A subset of this will be the dṛṣṭānta-garbha-nyāya-s which have not just an anyokti but actually a dṛṣṭānta at their core (e.g. vṛddhakumārīvara-nyāya which is actually a small story of an old tapasvinī who was granted one boon but managed to ask for a lot of things in that one boon). <sup>7</sup> When apūpa-s (dosa-like snack) which have been kept alongside a wooden rod, and one can see no apūpa-s while the daṇḍa itself has been eaten by rats, it is assumed that the rats which are capable of eating daṇḍa are the one which have eaten the apūpa-s as well. There are other implications to this as well. For further discussion, see p74 of Bhuvaneśa-laukika-nyāya-sāhasrī. <sup>8</sup> See Peloubet (1880) and Broom (1874) for more details.

#### A. Pithiness

In general, the nyāya-s are very concise, packing into themselves the essence of either an anyokti or a dṛṣṭānta<sup>9</sup>. If anyokti-s carry a micro-context within them (the idea has been explicated in the next section of this paper), nyāya-s carry them in a further condensed form. They indicate with a word or two the entire framework of the idea behind it.

### B. Knowledge of framework assumed

It is necessary to note that for the nyāya to be understood, it is required to know the essential framework that it brings with it. E.g. sthālīpulāka-nyāya refers to checking one grain of rice to see if it is cooked properly as a representative of an entire vessel of rice. (This presumes the picture of the ancient technology in regard to cooking. Those who are familiar only with the pressure cooker method of preparing cooked rice would not follow it quickly!). This essentially brings with it not only the 'picture' of a vessel full of rice that is cooking, but also the inherent assumption that the few grains of rice that we pick up from the uppermost surface to check, essentially represent the whole. So, sthālīpulāka-nyāya's applicability

<sup>9</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dṛṣṭānta here is used in the sense of an alamkāra; it can also be taken to mean a parable. As an alamkāra, it has been defined as ced bimba-pratibimbatvam dṛṣṭāntas tad alamkṛtiḥ (Kuvalayānanda). Gajendragadkar (1959:325) analyses the term 'dṛṣṭānta' as : dṛṣṭaḥ antaḥ ( prakṛtasya vastunaḥ udāharaṇa-darśanena niścayaḥ) yatra saḥ. He also explicates the nature of dṛṣṭānta thus :

<sup>&</sup>quot;The two sentences that constitute not one property expressed by two different words as in prativastūpamā, but two different properties between which bimba-pratibimba-bhāva or reflective correspondence exists...the reflective correspondence exists not only between the properties of the two sentences, but also between the entities."

is actually possible only in those cases where a part can truly represent the whole.

Once the basic framework of the nyāya is understood, the idea can be rephrased and still be effectively used<sup>10</sup>. However, this might not be the case with all the nyāya-s since the terms involved might be of a technical nature and might carry specialized connotations.

#### C. Background knowledge assumed

The nyāya-s can assume the knowledge of an entire epic literature. For instance: rāmādivad vartitavyam, na rāvaṇādivat ('One has to emulate Rāma et al and not Rāvaṇa et al' = conducting one's life according to dharma like Rāma and his cohorts, rather than being like Rāvaṇa and his followers); or equally, rāmaya svasti rāvaṇāya svasti ('Wishing well of Rāma; wishing well of Rāvaṇa' This alludes to a fence-sitter, or someone who tries to be in the good books of both, or all, the parties during feuds); sundopasunda-nyāya where two opposing items/ideas are placed in juxtaposition; the two contradict each other thereby nullifying each other – much like the two asura-brothers Sunda and Upasunda who ultimately fought with each other for the sake of a single woman, and destroyed each other.

Nyāya-s have been predominantly utilised in the śāstra-s when a point needs to be made specifically and pointedly. However, they are also quite widely used in common

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> For instance, it is usual for people to use "kūpamandūka" as a metaphor as well: "avanobba kūpamandūka" ("He is a frog-in-the-well") or "bāviya kappeyādare prayojanavilla" ("There is no use if one is a frog-in-the-well") etc. (These two are common expressions used in Kannada).

parlance. In case of the śāstraic ones we find that many of them require a good knowledge of the underlying concepts to make sense. E.g. ayaskānta-nyāya which is used in Sāmkhya/Vedānta philosophy refers to the characteristic of an entity (in this case, puruṣa) which gets the work done, without doing any work itself, much like a magnet which is itself stationary but attracts iron. This is also, however, used in common parlance in the same sense.

#### D. Economy

Using nyāya is a means of economy in communication and in thought. It is a well demonstrable case of a detailed episode being encapsulated in a phrase. In many a case, the nyāya has taken other forms of becoming an idiom in the language or a trope like upamā or rūpaka. For instance, kūpa-maṇḍūka-nyāya is made into an idiom as in 'kūpa-maṇḍūka' or 'bāvi-kappe' (in Kannada); as 'kūpamaṇḍūkavat' (upamā) ('like the frog-in-the-well'); as 'avanobba kūpamaṇḍūka' (in Kannada) (rūpaka) ('he is a frog in the well' implying 'being narrow-minded', 'parochial').

#### E. Understanding of socio-cultural moorings

Nyāya-s have an inherent element of the socio-cultural context, values, and beliefs built into them, disregarding which they cannot be understood. In a living tradition, it really requires very little explanation to be understood while for someone who is unfamiliar with or is an outsider to the tradition, a lot of explanation would be needed. E.g. bhakṣite'pi laśune śānto na vyādhiḥ cannot be understood

without understanding that lasuna (garlic) is taboo food item for brahmins. Merely a superficial understanding that garlic has a pungent odour would not bring out the full force of the maxim.

As in any tradition, alive/dynamic, there can be certain concepts which can go out of use and because of that, they are no longer understood or applied in a manner they used to be. E.g. vadhūmāṣa-māpana-nyāya (Jacob 1904:143) the implication or usage of which is not known by anybody now at all<sup>11</sup>.

# On the Origin and Application of Nyāya-s Origin

Although the origin of many common parlance maxims cannot be traced, several maxims can be traced back to literary works. Kane (1939:171) cites several instances of maxims originating from the Mahābhārata: sarvam balavataḥ pathyam has been quoted on Jaimini Sūtra 1.3.7 in the context of explaining the performance of a sacrifice for a Caṇḍāla (Triśaṅku) by Viśvāmitra. This is actually a quotation from Āśramavāsiparva 30.24 of the Mahābhārata. Kane (1939) also states that "In the times of Tantravārtika, Mahābhārata verses had risen to the

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> It is to be noted that the greater the conciseness of the nyāya, the higher the ambiguity; and naturally so; also, in such cases, where information is lost over a period of time, the lesser are the chances of the recovery/reconstruction of the original meaning. This is due to what is called "lack of redundancy", in Information Theory.

position of maxims (nyāyas)."12

There are other texts such as the Pañcatantra which provide such maxims. For example, sarvaḥ svārtham samīhate: Bhuvaneśa-laukika-nyāya-sāhasrī (p219) points that this is from Pañcatantra (whose date is perhaps 3rd century BCE according to some scholars). This is already used as a maxim in the work of Māgha (circa 7th or 8th century CE) in his magnum opus, Śiśupālavadha 2.65.

#### Application

Various nyāya-s - such as kūpakhānaka-nyāya, bhakṣya-niyamena abhakṣyapratiṣedhaḥ (a nyāya mentioned in the Dharmaśāstra texts, but applicable elsewhere as well) – are considered laukika and are still applicable in various situations in a śāstra like Vyākaraṇa. (See Śukla 1992).

We come across several examples of how these maxims are applicable in the interpretation of Āyurveda treatises. Various nyāya-s have been used as a tool for reasoning and for directing how the interpretation should proceed. For instance, pipīlikā-bhāra-haraṇa-nyāya (Cakrapāṇi's Ṭīkā on Caraka Samhitā — Vimānasthāna 8.115), śilāputraka-nyāya (Þalhaṇa's Nibandhasaṅgraha on Suśruta Samhitā — Śarīrasthāna 1.3) etc.

 $<sup>^{12}</sup>$  Kane brings together verses from the Mahābhārata which appear in ancient texts such as - Śābara Bhāṣya on Jaimini Sūtra-s (not later than 5th c CE) , Tantravārtika of Kumārilabhaṭṭa (about 650-700CE) and Yogasūtrabhāṣya (500-700 CE) and bhāṣya-s of Ādi Śaṅkara (not later than 820 CE).

The nyāya-s which are used specifically as tenets in Mīmāmisā have found application in modern law, as has been explicated, for instance, by Srikrishna (2004), Katju(1993) and Mirasdar(2000).

# A Model for how anyokti-based/dṛṣṭānta- based nyāya-s are mapped in the mind

A nyāya which is anyokti-garbha or dṛṣṭānta-garbha can be thought of as a condensed form of an anyokti/dṛṣṭānta, which, upon application (i.e usage) expands itself into an anyokti/dṛṣṭānta and is then understood. In an earlier paper of mine<sup>13</sup> discussing the role of context, a possible model has been discussed regarding how anyokti-s are understood.

#### The Gist of our anyokti-model

One of the points made in the discussion therein is that an anyokti (which can be termed a "Proxy Metaphor") carries within it what can be termed as a "micro-context" or the "default context" with it. For instance, the anyokti "Cast not pearls before the swine" can be explained as follows:

Swine represents things that are lowly and unrefined. Pearls represent the opposite end of the spectrum, the very essence of refinement and beauty and value. Putting pearls before swine is not only a wasteful exercise but also one that potentially destroys the pearls.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Entitled "Context in Utterance and Utterance in Context" (accepted for publication in the first issue of Karnataka Samskrit University E-journal (forthcoming)).

Let us suppose this anyokti is used by A in a conversation between A and B, where they've discussed an idea that originated with A but which B does not approve of. In this meta-context or the macro-context, the micro-context of the anyokti gets superimposed.

The key elements in the micro-context ("casting", "pearls") are linked (or "pinned") to the key elements of the macro-context ("sharing", "ideas"), and by default, the other elements such as the mutual relationships amongst the key components, also get superimposed. And one gets the implied meanings of how A has equated B to a swine, without explicitly stating so. Some of the characteristics of this kind of usage are:

- 1. The micro-contextual elements are explicitly stated/known, whereas the macro-contextual elements are implicit. It is up to the audience to make the link. For instance, "casting" and "pearls" are mentioned without mentioning "sharing" and "ideas".
- 2. There is no 'extension of meaning' of the micro-contextual elements (unlike a metaphorical or metonymic usage). For instance, the meaning of "pearl" does not get extended to mean "ideas"; whereas in a metaphoric usage (like 'attacking an argument'), the meaning of "attacking" does get extended from physically attacking (as in a war) to include countering an argument.
- 3. A diagrammatic representation of this would be as follows:

The points to be noted here are that the similarities between the entities and their mutual relationships in micro- and macro-contexts are assumed (represented by the similarities in the shapes and colours in the two frames). Also the micro-contextual entities 'colour' the corresponding macro-contextual entities, via a process of pinning and superimposition and not through any extension of meaning.

# Extending the model to an "anyokti-garbha" nyāya

An anyokti-garbha-nyāya essentially encapsulates an anyokti and conveys the same through a shorter symbol. Consider for example, kūpamaṇḍuka-nyāya. The explanation given for this is the famous Indian story of the toad in the well. The toad encountered in its own well a stranger toad which had come from the ocean. Upon enquiring where the stranger came from, and how big that place was, the well-toad makes repeated attempts at finding out how big the ocean is by first spreading its feet and then by leaping. However, when the stranger repeatedly asserts that the ocean is much larger than all that, the well-toad shrugs off the information in disbelief, alleging that the stranger is lying. The nyāya is used to convey the effect of a combination of narrow, limited exposure coupled with arrogance.

Bhuvaneśa-laukika-nyāya-sāhasrī explicates the condition of the well-frog in these words: "jñānalavadurvidagdho'lpajño" (Śreṣṭhī 1909:38) (Trans: The truth handed down by the great ones are not

accepted by the one "with little knowledge and [great] arrogance") (Translation: my own).

The idea is clear: one who has little knowledge and no openness to new ideas will not be able to appreciate the truths that he has never been exposed to. The other implications, to name but three, are:

- 1. that it is really laughable that this narrow-minded toad is attempting to understand the vastness of an ocean in terms of its own little leaps
- 2. that it is a futile exercise to try to make the well-toad understand.
- 3. that it is too cosily ensconced in its own environment to appreciate anything new.

Hence, the expression "as per kūpamaṇḍūka-nyāya", would essentially bring in all these implications. In other words "kūpamaṇḍūka" would stand for an anyokti of "behaving like a kūpamaṇḍūka". Extending the diagrammatic representation that has been given for an anyokti, a representation for an anyokti-garbha-nyāya would be as follows:

In some cases, the anyokti itself has transformed into an idiom of the language and undergoes a variety of modifications. However, that is a discussion which will be handled in a different article and is not directly relevant here.

#### Conclusion

The application of laukika nyāya in a discourse - to substantiate one's own claim, or refute another's claim, or to simply make out a point pithily – shows its effect

because of the extra-linguistic meaning conveyed to the audience. As discussed elsewhere, vyaṅgyārtha in its multitudinous manifestations plays a prime role in making linguistic exchanges highly effective.

We have discussed in this article but one of the many tools that are used in language in order to ensure effectiveness, exploring anew the way they are probably made sense of.

#### References:

- 1. Bhuvaneśa-laukika-nyāya-sāhasrī of Paṇḍita Ṭhākur Datta Śarmā. See Śreṣṭhi (1909).
- Broom, Herbert. A Selection of Legal Maxims Classified and Illustrated. T & J.W.Johnson and Co. London, 1874.
- 3. Caturvedi, Radheshyama (Ed.) Mīmāmsānyāyaprakāśaḥ of Āpadeva. Chowkhamba Sanskrit Series. Varanasi. (In Hindi). 1980.
- 4. Chatterji, Kshitish Chandra. Technical Terms and Techniques of Sanskrit Grammar. Pub: Visvanath Chatterji. Calcutta. 1948
- 5. Davis, Donald R. Jr. "Maxims and Precedent in Classical Hindu Law". Indologica Taurinensia,33. 2007.
- 6. Durgaprasada and Sivadatta (Ed.) . Śiśupālavadha of Māgha. Nirnaya Sagar Press. Bombay. 1933.
- 7. Gajendragadkar, A B. (Ed.) Mammaṭa's Kāvyaprakāśa. Popular Book Depot. Bombay. 1959

- 8. Jacob, Colonel G A A Third Handful of Popular Maxims. Nirnaya Sagar Press. Bombay. 1904
- 9. Kane, P V "Mahabhārata and Ancient Commentators". Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Vol 19, No. 2. pp 161-172. 1938.
- 10. Katju, Justice Markandey "The Mimansa Principles of Interpretation". (1993) 1 SCC (Jour) 16. 1993
- 11. Kāvyaprakāśa. See Gajendragadkar (1959).
- 12. Mīmāmsānyāyaprakāśaḥ of Āpadeva. See Chaturvedi(1980).
- 13. Mirasdar, Mangala "Mīmāmsā and Modern Law". Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Vol. 81, No. 1/4, pp.287-291. 2000
- Peloubet, S.S. A Collection of Legal Maxims in Law and Equity, with English Translations. Pub: George S. Diossy. New York. 1880
- 15. Śiśupālavadha of Māgha. See Durgaprasada and Sivadatta (1933)
- 16. Śreṣṭhi , Khemrāja Śrīkṛṣṇadāsa (Ed.) Bhuvaneśa-laukika-nyāya-sāhasrī of Paṇḍita Ṭhākur Datta Śarmā. Sri Venkateshwara Steam Press. Bombay. 1909
- 17. Srikrishna, Justice B.N "Maxwell v. Mimamsa". (2004) 6 SCC (Jour) 49. 2004
- 18. Śukla, Dr. Ramakiśora Vyākaraṇaśāstre Laukikanyāyānāmupayogaḥ. Sampurnanand Sanskrit University, Varanasi. 1992.

# The Knowledge Structure in Sanskrit Kośas Sivaja S. Nair and Amba Kulkarni

#### Abstract

The Sanskrit kośas such as Amarakośa, Vaijayantikośa etc. have a built in knowledge structure of its own which apart from revealing the ontological classification, provides a holistic view of various concepts. Knowledge in these kośas concerns with many non-observational, culture specific facts. In this paper we present a few representative examples of the concept clusters from the two Sanskrit kośas; Amarakośa and Vaijayantīkośa. There is a necessity to make these valuable resources available in suitable e-form so that the NLP community working in Indian Languages can be benifitted.

**Key Words :** Amarakośa, Vaijayantīkośa, ConceptNet, Semantic relations

#### Introduction

The Indian tradition of transmitting knowledge orally is on the verge of vanishing. As the oral transmission demands, Indian traditional educational culture was organised to be *formal and intensive* as opposed to the modern culture which is more *informal and extensive* (Wood, 1985). In traditional circumstances, a child would receive his education largely by oral transmission,

mainly through rote-learning. The method employed was through recitation and remembering. A child is taught the alphabet (varṇamālā), he would memorise a few verses, subhāṣitas, and then start reciting a dictionary of synonymous words – the Amarakośa – till it is memorised. It typically would take anywhere between 6 months to a year to memorise a list of approximately 10,000 Sanskrit words arranged as a list of synonyms. The close inspection of the structure of the Amarakośa gives much more insight into the way the words are organised. When a student memorises it, though in the beginning it appears as a linear list of words, as he starts understanding the meaning of the words, reads the commentaries on this text and starts using these words, the linear structure unfolds into a knowledge web with various links.

Many other kośas such as Vaijayantīkośa, Halāyudhakośa, Trikāṇḍśeṣa, Hārāvalī, Abhidhānacintāmaṇī etc. reveal similar structure when explored.

The modern efforts of building ConceptNet aimed at building a network around various concepts, have some parallels with the structure of these Sanskrit kośas.

In this paper, we present a few samples of knowledge structure from two important kośas viz Vaijayantīkośa and Amarakośa, and compare the knowledge structure involved with that of the ConceptNet.

#### Amarakośa

Amarakośa primarily named as  $N\bar{a}maling\bar{a}nuś\bar{a}sana$  (a work that deals with instructions related to the gender

of nouns) is authored by Amarasiṃha -  $4^{th}$  century A.D. (Oka, 1981) - and is the most celebrated and authoritative ancient thesaurus of Sanskrit with around 60 commentaries and translations into modern Indian as well as foreign languages such as Chinese, Tibetan, French, etc. (Patkar, 1981). It is considered as an essential requisite for a Sanskrit scholar and as such a child is asked to memorise it even before he starts his studies formally. It consists of 1608 verses composed in anuṣṭup meter¹ and are divided into 3 chapters called Kāṇḍas.²

#### Classification

Each of the three Kāṇḍas is further subdivided into various vargas. The classification of three kāṇḍas into 25 vargas is as below.

tribe)

Prathamakāṇḍam:
svargavargaḥ(heaven)
vyomavargaḥ(sky)
digvargaḥ(direction)
kālavargaḥ(time)
dhīvargaḥ(cognition)
śabdādivargaḥ(sound)
nāṭyavargaḥ(drama)
pātālabhogivargaḥ(nether world)
narakavargaḥ(hell)

puravargaḥ(towns or cities)
śailavargaḥ(mountains)
vanauṣadhivargaḥ(forests
and medicines)
siṃhādivargaḥ(lions and
other animals)
manuṣyavargaḥ(mankind)
brahmavargaḥ(priest tribe)
kṣatriyavargaḥ(military
tribe)
vaiśyavargaḥ(business

bhūmivargah(earth)

 $\begin{aligned} & v\bar{a}rivarga\dot{h}(water) \\ & \textbf{Dvit}\bar{\textbf{i}}\textbf{y}\textbf{a}\textbf{k}\bar{\textbf{a}}\dot{\textbf{n}}\dot{\textbf{d}}\textbf{a}\textbf{m} : \end{aligned}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Śloke ṣaṣṭaṃ guruṃ jñeyaṃ sarvatra laghu pañcamam | Dvicatuḥpādayorhrasvaṃ saptamaṃ dīrghamanyayoḥ ||

 $<sup>^2</sup>$  and as such is known as  $Trik\bar{a}nd\bar{i}$  163

śūdravargaḥ(mixed classes) nānārthavargaḥ(polysemous) **Tṛtīyakāṇḍam:** avyayavargaḥ(indeclinables)

viśeṣyanighnavargaḥ(adjective)ngādisaṅgrahavargaḥ(gender)

saṁkīrnavargah(miscellaneous)

Amarakośa contains 11,580 content words (tokens). Some of the tokens are repeated either within a kāṇḍa or across the kāṇḍas leading to only 9,031 types. The kāṇḍa-wise distribution of the tokens and types is shown in Table 1. The organisation of words is typically in the form of a set of synonymous words.

| kāṇḍa                        | tokens | types |
|------------------------------|--------|-------|
| $prathamakar{a}ndam$         | 2465   | 2300  |
| $dvitar{\imath}yakar{a}ndam$ | 5827   | 5282  |
| <i>tṛtīyakāṇḍam</i>          | 3288   | 2271  |

Table 1: Tokens and types in each kāṇḍas

# Vaijayantīkośa

Vaijayantīkośa is voluminous lexicon by a Yādavaprakāśa. Approximately 18,000 tokens are there in Vaijavantīkośa. The lexicon is divided into two broad divisions, viz. synonym sets and polysemous words. The synonym sets are further divided into five classes or kāṇḍa's, viz., svarga (heaven), antarīkṣa (sky),  $bh\bar{u}mi$  (earth),  $p\bar{a}t\bar{a}la$  (nether world) and  $s\bar{a}m\bar{a}nya$ (miscellaneous). The polysemous words are classified into three classes based on the number of syllables they contain, viz., two, three and more than three. Thus Vaijayantīkośa has eight classes which are further sub-divided into two or more sub-sections called  $adhy\bar{a}y\bar{a}s$ .

There are total forty three in number. The classification of first five classes are shown in below.

| Svargakāṇḍaḥ (heaven)     | tribe)                        |  |
|---------------------------|-------------------------------|--|
| Ādidevādhyāyaḥ (supreme   | Kṣatriyādhyāyaḥ (military     |  |
| diety)                    | tribe)                        |  |
| Lokapālādhyāyaḥ (guardian | Vaiśyādhyāyaḥ (bussiness      |  |
| deities)                  | tribe)                        |  |
| Yakṣādhyāyaḥ (semi-divine | Śūdrādhyāyaḥ (mixed           |  |
| beings)                   | class)                        |  |
| Antarikṣakāṇḍaḥ (sky)     | Pātālakāṇḍaḥ (nether          |  |
| Jyotiradhyāyaḥ (light)    | world)                        |  |
| Meghādhyāyaḥ (cloud)      | Sarīsṛpādhyāyaḥ (serpent)     |  |
| Khagādhyāyaḥ (bird)       | Jalādhyāyaḥ (water)           |  |
| Śabdādhyāyaḥ (sound)      | Purādhyāyaḥ (town &           |  |
| Būmikāṇḍaḥ (earth)        | cities)                       |  |
| Deśādhyāyaḥ (place)       | Būtādhyāyaḥ (living being)    |  |
| Śailādhyāyaḥ (hill)       | Sāmānyakāṇḍaḥ (miscellaneous) |  |
| Vanādhyāyaḥ (forest)      | Gaṇādhyāyaḥ (multitude)       |  |
| Paśusaṅgrahādhyāyaḥ       | Dharmakarmādhyāyaḥ            |  |
| (animals)                 | (natural character)           |  |
| Manuṣyādhyāyaḥ (mankind)  | Guṇādhyāyaḥ (quality)         |  |
| Brāhmaṇādhyāyaḥ (priest   |                               |  |

## ConceptNet

 ${\it ConceptNet}^3$  is a commonsense knowledge base and natural-language-processing toolkit. It is a semantic network of commonsense knowledge. It aims to give computer an access to the commonsense knowledge -

 $<sup>^{3}\ \</sup>mathrm{http://web.media.mit.edu/}{\sim}\mathrm{hugo/conceptnet/}$ 

the kind of information that ordinary people know but usually leave unstated. ConceptNet is generated automatically from the English sentences of the Open Mind Common Sense(OMCS) corpus. Fig.1 shows the ConceptNet representation of the sentence "wake up in the morning and drink coffee".

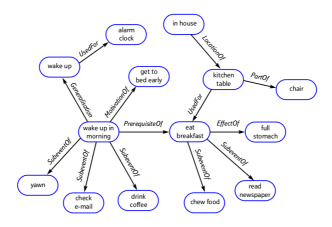


Figure 1: Knowledge representation in ConceptNet

#### Knowledge structure in Sanskrit Kośas

After examining the entries in Amarakośa and Vaijayantīkośa, we noticed that except the polysemous words (nānārthavarga), all other synsets in a class show some semantic relation to the class it belongs to and sometimes even to the preceding or following synsets. These semantic relations indicate various kinds of relations. They may be classified as hierarchical or associative. The hypernym indicating a more general term or the hyponym showing a more specific term are the examples of hierarchical relation. Similarly the holonym-meronym relation marking the whole-part

relation is also a hierarchical relation. In addition various other relations are indicated by the adjacency of the synsets. These may be termed as associative relations, which indicate some kind of association of one synset with the other. This association may be the association among human beings, or the association of certain objects with certain other objects. We illustrate below some such relations with examples.

### Example 1: Viṣṇuḥ from Amarakośa

The verses from 1.1.18 to 1.1.29 describe various synsets representing Visnu, and objects related to/associated with Visnu. (See Figure 2).

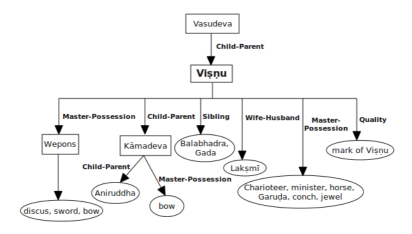


Figure 2: Relations of Viṣṇu from Amarakośa

Thus we see here, the association of synsets indicate various kinship terms such as father, sibling, wife, son etc. Knowledge of such kinship terms is an essential data base for understanding various texts on our religion. Next we see various special instruments that are associated/used

by Viṣṇu such as conch, discus, sword, jewel, bow, etc., then the charioteer, vehicle, ministers etc. Thus all the synsets together give a holistic view of the concept under consideration.

## Example 1: Viṣṇuḥ from Vaijayantīkośa

In Vaijayantīkośa, we see a few more links associated with the concept of Viṣṇu such as nine Viṣṇu Śaktis, incarnations of Viṣṇu, and also the instruments used by Balarāma - the brother of Kṛṣṇa - the  $8^{th}$  incarnation of Viṣṇu, etc. (See Fig. 3).

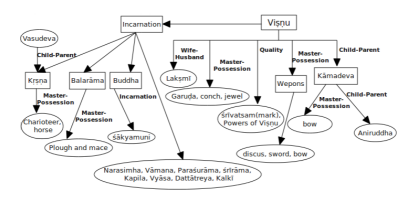


Figure 3: Relations of Viṣṇu from Vaijayantīkośa

## Example 2: Samayaḥ from Amarakośa

The verses from 1.4.1 to 1.4.9 in Amarakośa deal with words related to time, units of measurement, special names of special days, etc.

```
Time (1.4.1)

Lunar day (1.4.1)

First lunar day (1.4.1)

{Day (1.4.2)

Morning (1.4.2 - 1.4.3)
```

```
Twilight (1.4.3)
         Evening (1.4.3)
         First four hours of a day (1.4.3)
         Second four hours of a day (1.4.3)
         Third four hours of a day (1.4.3)
         Period of the day (1.4.3)
         Night (1.4.3 - 1.4.4)
              A dark night (1.4.5)
              A moonlight night (1.4.5)
              A night and two days (1.4.5)
              First part of night (1.4.6)
              Midnight (1.4.6)
              Sequence of nights (1.4.6)
    Space of three hours (1.4.6) }
         Last day of the half month (1.4.7)
              Precise moment of the full or the new moon
(1.4.7)
         Full moon day (1.4.7)
              Full moon whole day(1.4.8)
              Full Moon with a little gibbous on part of
a day (1.4.8)
         No moon day (1.4.8)
              wanning crescent (1.4.9)
              No moon whole day (1.4.9)
```

In this example, we see various concepts, in Indian tradition, associated with the concept of time. These may be broadly classified into the concepts associated with the apparent solar motion and those associated with the lunar motion.

## Example 2: Samayaḥ from Vaijayantīkośa

In Vaijayantīkośa, we also see various other classifications such as pakṣa, fortnight before and after the new moon, and the associated month names from the verses 2.1.79 to 2.1.81.

```
half of a lunar month (pakṣa) (2.1.79)

first (white) pakṣa of a lunar month (2.1.79)

second (black) pakṣa of a lunar month (2.1.79)

pakṣa in which the tithis become shorter (2.1.79)

pakṣa in which the tithis become longer (2.1.79)

short fifteenth day of the second (kṛṣṇa)pakṣa (2.1.80)
```

short first day of a pakṣa (2.1.80)

lunar month (2.1.80)

solar month (month in which the sun passes to another  $r\bar{a}\dot{s}i$ ) (2.1.80)

star month (2.1.81)

month of 30 days (2.1.81)

Thus we see that these structures provide complete picture of the Indian calendar which is an essential part of Indian culture.

## Example 3: Kṣatriyaḥ from Amarakośa

Here is a group of verses from 2.8.1 to 2.8.10 belonging to the kṣatriyavarga, from the Amarakośa. The words here refer to the king, military, ministers, various category of people engaged in the services of kings, etc.

Man of the military tribe (2.8.1) King (2.8.1) Universal monarch (2.8.2)

```
An emperor (2.8.2)
         King over a country (2.8.2)
         Paramount sovereign (2.8.3)
    Multitude of kings (2.8.3)
    Multitude of military tribe (2.8.4)
         Minister (2.8.4)
              Deputy minister (2.8.4)
         Priest (2.8.5)
         Judge (2.8.5)
         King's companions (2.8.5)
         Body guards of a king (2.8.6)
         Warder (2.8.6)
         Superintendent (2.8.6)
              Village Superintendent (2.8.7)
              Superintendent of many villages (2.8.7)
              Superintendent of Gold (2.8.7)
              Superintendent of Silver (2.8.7)
              Superintendent
                                  of
                                        the
                                              womens'
appartments (2.8.8)
                  Outside
                             guard of the womens'
appartment (2.8.8)
              attendant of a king (2.8.9)
                  eunuch (2.8.9)
              Prince whose territories lie on the frontiers
of those of the enemy (2.8.9)
              Neighboring prince (2.8.9)
              Prince whose territories lie beyond those of
the friend (2.8.10)
              Enemy in the rear (2.8.10)
```

This again gives a good background of the military structure in ancient days, throwing hight on the social structure in those days.

## Implicit relations

These were three samples from three distinct topics involving totally different kind of relations. All these relations are semantic in nature. A more detailed study of such examples showed that following relations occur more frequently.

- avayavāvayavī (part-whole relation)
- parāparājāti (is a kind of relation)
- janyajanaka (child-parent relation)
- $patipatn\bar{\imath}$  (husband-wife relation)
- svasvāmi (master-possession relation)
- $\bar{a}j\bar{\imath}vik\bar{a}$  (livelihood)

There are a few other relations such as ādhāra-ādheya, vamśa-vamśīya, etc.

## ConceptNet and the Sanskrit Kośas

There is a fundamental difference between the development of ConceptNet and the knowledge found in the Sanskrit Kośas. The ConceptNet is aimed at 'capturing the common sense'. This common sense typically concerns with the behaviourial observations, social norms etc. and also focuses typically on actions with which other concept nodes are related. The Sanskrit kośas on the other hand contain words which are:-

- (a) culture specific (svarga, visnu, etc.),
- (b) reveal social or man made structures (kingdom, house, etc.),

(c) throw light on various social practices, in addition to the observational facts such as classification of animals, the flora and fauna etc.

This structure thus involves many non-observational facts, which are mostly part of our culture. In this sense the structure of these kośas is complementary to what the ConceptNet provides and is an essential part of the Indian culture.

There is a necessity to make these valuable resources available in suitable e-form so that the NLP community working in Indian Languages can be benifitted.

### **Computational Tools**

The team at the Department of Sanskrit Studies, University of Hyderabad, has already taken a lead by starting a pilot study of Amarakośa. There is a need to explore and build e-structures with other Sanskrit Kośas mentioned above in order to make this knowledge available for NLP applications.

The e-version of Amarakośa is available with various structured queries at :

http://sanskrit.uohyd.ac.in/scl/amarakosha/index.html

#### References:

1. Bharati Akshar, Kulkarni Amba and Nair S. Sivaja (2008) "Use of Amarakosha and Hindi WordNet in Building a Network of Sanskrit Words" International Conference On Natural Language Processing, C-DAC Pune.

- 2. Colebrooke H.T (1808) "Kosha or Dictionary of the sungskrita language by Umura singha with an English interpretations and annotations" Serampore.
- 3. Gustav, Oppert (1893) "The Vaijayantī of Yādavaprakāśa" Madras Sanskrit and vernacular text publication society, Madras.
- 4. Liu, H and Singh P (2004) "ConceptNet a practical commonsense reasoning tool-kit", BT Technology Journal Vol 22 No 4. October
- Liu, H and Singh P (2004) "Commonsense Reasoning in and over Natural Language", Proceedings of the 8th International Conference on Knowledge-Based Intelligent Information and Engineering Systems, Wellington, New Zealand.
- 6. Nair S. Sivaja, Swain Pritilaxmi and Kulkarni Amba (2009) "Developing network of Sanskrit words across Part-Of-Speech categories", CSATS'09, Rashtriya Sanskrit Vidhyapeeth, Tirupati.
- 7. Oka Krishnaji Govind (1981) "The Namalinganushasana: Amarakosa of Amarasimha with the commentary (Amarakoshodghaatana) of Ksheraswamin", Upasana prakashan Delhi, Varanasi.
- 8. Patkar M.M (1981) "History of Sanskrit Lexicography" Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd., Delhi.
- 9. Pandit, Sivadatta (1915) "Namalinganusasana (Amarakosha) With (Vyakhyasudha or Ramasrami commentary) of Bhanuji Dikshit", "Nirnaya Sagar" Press, Bombay.

# Gadādhara's Theory of Śakti: A Semantical Analysis

Paritosh Das

#### Abstract

The present paper aims to discuss the theory of śakti as explained by Gadādhara in his Śaktivāda. In the process of verbal understanding, the remembrance of the meaning is to be caused by the knowledge of the relationship between a word and its meaning and the relationship is called Vrtti. Vrtti is again divided into two types i.e. sanketa (primary signification) and laksanā (secondary signification). The form of sanketa is 'let the word to express its meaning'. This Sanketa is again of two types viz. ādhunika and nitya. The primary signification of modern authors is known as ādhunika sanketa i.e. technical expressive power (paribhāsā) and the word which expresses meaning through technical expressive power is called technical word (pāribhāsikam padam). As for example, words like 'nadī', 'vṛddhi' etc. are denoted by Pānini and considered as technical words. The primary signification of God is known as śakti (nityasańketa). The word which expresses its meaning through primary signification (śakti) is called śakta or vācaka. As for example, ghata, pata etc. The meaning which is referred by this primary signification is known as śakya or vācya. Thus, Gadādhara in his Śaktivāda delineated elaborately the concept of śakti and its semantical aspect. In this way, the present paper will focus on Gadādhara's theory of śakti and its semantical analysis primarily and also deal with other philosophical views in this regard as and when necessary.

Keywords: Sanketa, Śakti, Paribhāṣā

#### Introduction

The concept of śakti or the primary significative power occupies a significant place in Indian semantics. Śakti or primary significative power is defined as the relation between word and its meaning.<sup>1</sup> The essential nature of a word is to express a meaning through its significative power.<sup>2</sup>

Almost all schools of Indian philosophy propose their own speculations regarding the concept of śakti. However, the Nyāya and Mīmāṃsā schools of Indian philosophy reached on the top in deliberating the nature of śakti. In this paper, analysis of Gadādhara's view regarding śakti is primarily discussed. The Mīmāṃsaka-s views, in this regard, are also taken into account as and when necessary.

According to Mīmāṃsaka-s śakti is inherent in the word itself.<sup>3</sup> It means that there is a natural connection between

 $<sup>^1</sup>$ a. Śaktiśca padena saha padārthasya sambandhaḥ. Nyāyasiddhāntamuktāvalī, p. 293.

b. padapadārthayo<br/>ḥ sambandhāntaraṃ eva śaktiḥ, vācyavācakabhāvāparaparyāyā. Paramalaghumañjuṣā, p<br/>. 28  $^2$ a. śaktaṃ padam. Tarkasaṃgraha, p<br/>. 94

b. śaktam padam. Nyāyasiddhāntamuktāvalī, P. 315.  $^3$  Autpattikastu śabdasyārthena sambandhah. Mīmāmsāsūtra, 1.1.5

word and its meaning. The grammarians also agree with the Mīmāṃsaka-s that the permanent nature of the relation between word and meaning is to be understood from popular usage itself. $^4$ 

However, the theory of natural relationship between word and its meaning is not accepted by the Naiyāyika-s and the Vaiśeṣika-s. The Nyāya-Vaiśeṣika system of Indian philosophy advocates the conventional origin of relation between word and its meaning. Gautama, in his Nyāyasūtra says that meaning of a word is understood by the conventional significance.<sup>5</sup> The Vaiśeṣika-s too echo the same view in this regard.<sup>6</sup>

According to the Prācīna Naiyāyika-s and the Vaiśeṣika-s the relation between word and its meanings is not natural, as that of Mīmāṃsaka-s, rather it is conventional. According to them the relationship between word and its meaning is being established by the desire of God. Annaṃbhaṭṭa in his Tarkasaṃgraha also admits that śakti as the convention conveyed by the will of God in the form that 'such and such meaning is to be understood from such and such a word.'

According to the Navya-Naiyāyika-s, the relation between word and its meaning, not necessarily, always be established by the will of God; it can also be established

 $<sup>^4</sup>$  Siddhe śabdārthasambandhe. Patañjali's bhāṣya on Kātyāyana's Vārttika, p. 20  $^5$  Na sāmayikatvācchabdārthasampratyayasya. Nyāyasūrta, 2.1.55  $^6$  Sāmayikaḥ śabdārthapratyayaḥ. Vaiśeṣikasūtra, 7.2.20  $^7$  Asmātpadādayamartho boddhavya itīśvarasanketaḥ śaktiḥ. Tarkasamgraha, p.129

by the will of a person.<sup>8</sup> The relation between word and its meaning is known as vṛtti. It is further divided into two types: śakti and lakṣṇaṇā.<sup>9</sup> It is to be noted here that when sa keta or the conventional relation is established by the will of God then it is called śakti. On the other hand, when the relation is not permanent, but it is established by the will of a person, it is called paribhāṣā.<sup>10</sup> Bhatṛhari also mentions two types of relationship viz. ājānika or permanent and ādhunika or modern.<sup>11</sup> Both these relations (i.e. śakti and paribhāṣā) between word and its meaning are direct. When the relation is indirect, it is called lakṣaṇā or secondary signification. It has no power to convey the meaning of a word directly.

# Gadādhara's Exposition on the Theory of Śakti:

Theory of primary signification or expressive power (śakti) is the central topic discussed in Śaktivāda. Gadādhara deals elaborately with the nature and function of primary signification or expressive power of words in his text. His opinions and views regarding śakti are most authoritative and it not only influences later theorists, but also reaches far impact on the analysis of Indian semantics. As a logician, Gadādhara defends Nyāya theory of expressive power or śakti that primary signification of words is will (desire) of God. <sup>12</sup> However, he

 $<sup>^8</sup>$  Navyāstu īśvarecchā na śaktih, kintvicchaiva, tenādhunikasaṃketite api śaktirastyevetyāhuh. Nyāyasiddhāntamuktāvalī, p. 295  $^9$  Śaktilakṣaṇe padavṛttī. Śaktivāda, p. 1  $^{10}$  Śabdaśaktiprakāśikā, p.122

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ājānikascādhunikaḥ sanketo dvividho mataḥ, nityaḥ ājānikastatra yā śaktiriti gīyate.

kadācit kstvādhunikah śāstrakārādibhih kṛtaḥ,

kṛtrimā śāstrīyā pāribhāṣikītyudyate. Vākyapadīya, padakāṇḍa  $^{12}$ Īśvarasaṅketaḥ śaktiḥ. Śaktivāda, p $_{70}6$ 

appreciates the Navya-Nyāya modifications of the theory that primary signification of words is both the desire of God i.e. conventional expressive power and desire of a person or modern author's i.e. technical expressive power. Thus, Gadādhara, in his Śaktivāda primarily deals with the Navyas' view, because according to him expressive power, merely as desire of God, would not be sufficient to serve the purpose of covering all sorts of primary significations in general.

Two fold division of Śakti: Gadādhara holds that there are two types of word relations viz. primary signification and secondary signification. Primary signification or saṅketa is the desire of God (śakti) or desire of the modern author (paribhāṣā). The form of desire is twofold: 1. 'Let this word convey this meaning', <sup>14</sup> 2. 'Let this meaning is to be understood from this word'. <sup>15</sup>

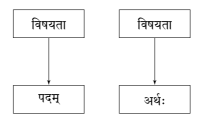
Here, in the first form of desire word is qualificand and the meaning is qualifier, likewise, in the second form of desire the meaning is qualificand and the word is the qualifier. Although, the forms of expression are different, still, both types of signification refer to the desire of the speaker, either of God or of modern authors. In the above two forms of desire we find that:

- In the first form word is the object of desire.
- In the second form meaning is the object of desire.

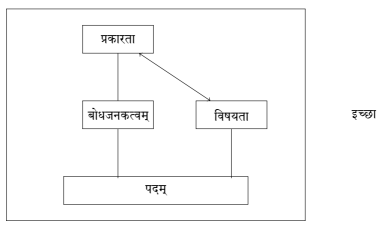
Therefore, Icchā or desire exists in both pada or word and artha or meaning. Icchā or desire is related to its

 $<sup>^{13}</sup>$  Ibid, pp. 5-6  $^{14}$ idam padamamumartham bodhayatviti. Ibid. p. 5

viṣaya or object i.e. pada and artha, through the relation of viṣayatā. As pada and artha are the viṣaya (object) of icchā, viṣayatā (objectness) exists in both pada and artha, by this viṣayatā icchā is related to both pada and artha. It can be shown in the following diagrams:



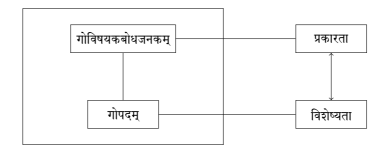
Now the question is how viṣayatā or objectness is related to pada? The answer is that viṣayatā resides in pada by the relation of bodhajanakatva. The verbal understanding of बोधजनकत्वेन विषयता is: बोधजनकत्विषयकारतानिरूपितविषयता. The diagrammatic representation of this śābdabodha is as follows:



Bodhajanakatvena viṣayatā. Śaktivāda, p. 6

Now, the first form of desire i.e. इदं पदममुमर्थं बोधयतु, can be explained in the following example: गोपदं गां वक्ति

- = गोपदं गोत्वविशिष्टं बोधयतु
- = गोत्वविशिष्टकर्मकबोधजनकं गोपदम् (भवतु)
- = गोत्वविशिष्ट(गो)विषयक-बोधजनकं गोपदम्
- =गोविषयक-बोधजनकत्विनष्ठप्रकारतानिरूपित-ईश्वरेच्छीयविशेष्यताश्रयवत् गोपदम् ।



Here, it is to be noted that icchā is related to pada by the relation of viṣayatā or objectness, which is again qualified by bodhajanakatva. Hence, icchā is related to pada by the relation of bodhajanakatva. Again, the locus of viṣayatā is pada, which is expressed by kartṛ-pratyaya. The second form of desire i.e. अस्मात्पदादयमर्थो बोद्धच्यः, is explained in the following example: गोपदेन गौ: उच्यते

=गोपदनिष्ठबोधजनकत्वनिष्ठप्रकारतानिरूपितभगवदिच्छीयविशेष्यताश्रयः गौः।

 $<sup>^{17}</sup>$  Vācyavācakādipade īśvarecchāyāh bodhajanakatvena yā viṣayatā saiva dhātvathahļ Tasyāh āśrayatvarūpam kartrtvam pade kartrpratyayena bodhyateļ Śaktivāda, p. 6



इच्छा

In the desire 'गोपदेन गौरुच्यते' the qualificand (viśeṣya) is gauḥ (arthaḥ) - the meaning of the word (go), the qualifier is bodhajanakatva, which is in gopada. The qualificandness (viśeṣyatā) is in gauḥ and the qualifierness (prakāratā) in bodhajanakatva. There is a describer-described relation between prakāratā and viśeṣyatā.

## Nature of Śakti

The Prācīna-Naiayāyika-s hold that primary signification is conventional expressive power which has the form of only desire of God (īśvarasaṅketa); and therefore, primary signification is found to occur only in conventionally expressive words such as 'cow' etc.

However, the Navya-Naiayāyika-s, hold that primary signification is twofold; viz. desire of God and desire of modern authors (ādhunika-sanketa) such as Pāṇini. Therefore, primary signification is found to occur in both conventionally expressive words viz. cow and technically expressive words viz. nadī,vrddhi etc.

Gadādhara advocates that the desire of God and desire of modern authors are two types of primary significations. He holds that the desire of the modern authors must be admitted to be a separate word-relation. The Navya-Naiayāyika-s argues, technical meanings such as the feminine stems ending in  $\bar{\imath}$  or  $\bar{u}$  vowels, are conducive to the verbal cognition of the same, cannot be obtained with out the signification (desire) of modern authors such as yūstryākhyau nadī etc.

According to some logicians, however, expressive power is three fold as follows:

- Derivative or etymological (yoga)
- Conventional (rūdhi) and
- Derivative (etymological) conventional (yogarūdhi).

The first type of expressive power is found to occur in derivative or etymological words such as pācaka, which express the derivative sense of cook. The second type is present in conventional words such as 'cow' or 'pot' which express conventional sense. The third type is present in the derivative (etymological) conventional words such as 'paṅkaja' which express derivative conventional sense of lotus.

The Naiyāyika-s, especially Navyās, explain the tenability of verbal cognition of word-meanings by proposing that the qualifier (the state of belonging to God (īśvarīyatva)) need not be included in primary signification; i.e. primary signification need not be specified as the desire of God; rather, the same can be defined generally as the desire of the speaker. The verbal cognition of word-meanings can

be tenable through expressive power in the theory of non believers of God as well.

#### Conclusion

To conclude, Gadādhara's speculations regarding śakti is comprehensive and well argued. Thus, Gadādhara admits two types of word-relations: primary and secondary significations. Primary signification, which he considers as the denotation (sanketa), is desire of speaker in general. He does not follow the view of Prācīna-Naiyāyika-s that primary signification is only the desire of God on the ground that even desire of modern authors such as Pānini proposes technical terms nadī, vrddhi etc. and therefore, as that of the will of God, even desire of modern authors must be approved to be primary signification. Thus, for Gadādhara, primary signification is two-fold as will of God or conventional expressive power (śakti), and will of modern authors is ādhunika-sanketa or technical expressive power (paribhāsā). Gadādhara's opinions on śakti are well-argued and thus it endorses Indian semantics to reach its zenith in deliberating issues on primary signification of words.

#### References:

- 1. Gadādhara's Śaktivāda: Theory of Expressive power of Words, trans. (Eng.) V. P. Bhatta, Vol.1 & 2, Eastern book linkers, Delhi: 1994 & 1995.
- 2. Ganeri, Jonardon, The Philosophy of Language in Gadādhara's Śaktivāda, Thesis (Ph.D), University of Oxford, Oxford: 1993.

- 3. Mahābhāṣya of Patañjali, ed. With trans. (Eng.) and Explanatory Notes, S. D. Joshi, University of Poona, Poona: 1968.
- 4. Nyāyasiddhātamuktāvalī of Viśvanātha, ed. Śrī Kṛṣṇavallabhācārya, Chowkhamba Sanskrit Series Office, Varanasi: 1990
- 5. Paramalaghumanjuṣā of Nāgeśabhaṭṭa, ex. Lokamani Dahal, Chaukhamba Surbharati Prakashan, Varanasi: 2013
- Śaktivāda of Gadādhara, eds. Shrinivasa Varakhedi, Veeranarayana Pandurangi, Sanskrit Academy, Osmania University, Hyderabad: 2009.
- 7. Śaktivāda of Gadādhara, ed. Jaya Krishnadas Haridas Gupta, Beneras: 1929.
- 8. Šaktivāda of Gadādhara, with Kṛṇṣa Bhaṭṭa's Mañjuṣā, Madhava Bhaṭṭāchārya's Vivṛti and Sāhitya Darśanācharya's Vinodini ed. Damodara Gosvami Sastri. Benaras: Kashi Sanskrit Series No.77.
- 9. Vākyapadīya of Bhatṛhari, ed. K. A. Subramania Iyer, Deccan College, Poona: 1966.

# The Ritual Practices in Vaiṣnava Temples (Divyadeśam) of Kerala Associated With Alvars

Damodar Narayanan. C. N

#### Introduction

The 108 Divyadeśams (divine temples) of vaisnavās are part of the cultural heritage of India. Their influence on the religious and cultural history of India has been explored by historians of east and west. These temples became more famous from the time of the vaisnava saints (ālwars) onwards, who were wandering mendicants travelled across country singing the hymns of Lord Visnu. They are believed to have lived in between 8th to 9th centuries A. D in Tamilnadu. Their movements were primarily restricted around Vaisnava temples of India and sung in praise of presiding deity of these 108 temples. The collection of their songs is known as Divyaprabandha (4000 verses). It is interesting to note that among 108 temples mentioned in the songs, only 106 can be located on the earth, that lie scattered throughout India. The rest of the two are believed to be situated beyond early realms. This paper intends to shed some light on the current ritualistic practices of these temples. In all these temples, the rituals are being performed according to the Kerala traditional method. The text, on which these rituals are

based, is "Tantrasamuccayam". As the name suggests, it is a compilation of many other works which gives a detailed description of the construction, daily worship, yearly festivals and other rituals of deities like Viṣṇu, Śiva, Śivanarayana, durgā, subraḥmaṇya, gaṇapati, and Śāstā.¹ This work is dated back to the fourteenth century (A. D). The author of this text is Sri Cennās Narayanan Namboothiri. Another Kerala ritual manual text called Viṣṇu Samhita has a deep influence on this text². This has three available commentaries, in which two are in Sanskrit and one in Malayalam in manuscript form.

## The Eleven Temples

The eleven divyadeśam temples are –

- 1. Śri Nāvā Mukunda Temple, Tirunāvāya
- 2. Śri Uyyavandaperumāl temple, Tirumittakkod.
- 3. Śri Kāṭṭakkaraappan Temple, Trikkākkara.
- 4. Śri Muzhikkalathan Temple, Tirumūzhikkulam.
- 5. Śri Kolapirān Temple, Tiruvalla
- 6. Śri Albhutanārayanan Temple, Trikkodittānam.
- 7. Śri Imayavarappan Temple, Tirucciţtāṭtu.
- 8. Śri Māyapirān Temple, Trippuliyūr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Śriśeśaseśaharisumbhajidāmbikeyavighneśbhūtapatināmavibhinnabhūmnaḥ. Vaksveparasvapurusasvasamānarūpa-

marccāvidhimsahapṛthak ca viśeṣayuktam.-Tantrasamuccayam-Ch-1,verse 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> There are two Sanskrit commentaries of Tantra samuccaya called Vivaraṇa and vimarśinī which are believed to have written by the author's son and disciple respectively. It says,' This text was influenced by both Nigama and Āgama. Nigamas are vedas and Āgamas are texts like Viṣṇusamhita. "Nigamāḥ vedāḥ, āgamāḥ viṣṇusamhitāditantram"-Tantrasamuccayam sl-1, vivaranam.

- 9. Śri Kuralappan Temple, Tiruāranmula.
- 10. Śri Pāmbanayyappan Temple, Tiruvanvandoor.
- 11. Śri Anandapadmanābhan Temple, Tiruvanantapuram.

These eleven temples are based on the songs of Tirumankai<sup>3</sup> Nammālwar<sup>4</sup> and kulaśekharaālwar<sup>5</sup>. In every temple, the song about the particular deity is written. There are many inscriptions in these temples mostly in vattezhuthu (An ancient south Indian Script).

#### The General Ritual Practices

A day in the temple starts at the early morning with opening of the sanctum sanctorum, followed by abhiṣekam (celestial bathing) and the other pūjas. The pūja is basically ṣoḍaśopacara (sixteen upacaras). Except one temple (Tirucittāttu), every others have five pūjas a day including morning and evening. In Tirucittāttu, pūja is only twice in a day. Among these eleven temples, Tiruvalla

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> TirumankaiAlwar was born in a tribal family in a small village called Tirukkuaiyalur. His real name was kalliyan.He is stated to be as an incarnation of Lord Vishnu's bow called śārangam. He was very good at archery and worked as a military commander to the cola king. Later he married to a Vishnu devotee called kumudavalli and became one staunch Vishnu devotee himself.-ALWARS, THE VAISHNAVITE SAINTS by M. Venkataraman. <sup>4</sup> Nammalwar was born in a small town called kuruhur in Tirunelveli of Tamilnadu. His father was a small prince who paid tribute to the Pandian king of madhurai. As a child, Nammalwar was extraordinary because he was totally different from others in nature. His parents named him as māran. Nammalwar and Madhurakavi Alwar were from the same period of time and many of the paasuram that sang by nammalwar is written down by MadhurakaviAlwar. <sup>5</sup> Kulaśekhara Alwar was a king of cheranadu or malanadu.Hisfather Thidaviradhan ruled the kingdom for several years and after him the throne was given to Kulaśekhara. He ruled the country very well. He composed 105 pāaurams called perumal Tirumozhi.

Śrīvallabha temple has a purely vaiṣṇavic set of practices which is described in the text Yajanāvali, which is inthe manuscript form. This is a paddhati (practical ritual manual) in both Malayalam and Sanskrit.

# Śri Nāvā(Nava)Mukunda Temple

This temple is situated on the banks of the river Bharatappuzha. The main deity nāvāmukundan is with Lakshmi and ganapati. Tirunāvāya is a famous pilgrimage centre near Tirur in the Malappuram district. This place used to be the venue of the ancient historical ritual called māmānkam. This temple was attacked first by Tipu sultan and then by the muslims in the riot called māppilalahala (muslim mutiny).

It is believed that nine salagramas<sup>6</sup> are buried across the temple in different places. There is another belief associated with the temple is that both gaṇapati and lakṣmi used to worship Mukunda with the lotus flowers from a lake near the temple. Even now the offering of the lotus garland is believed as very fruitful. The pāsuram by Nammālwar is written on the wall both in Malayalam and Tamil. Five pūjas are done every day with śīveli(offering to the bhootadevatas). The pūja is according to the Kerala tradition with a different dhyāna(visualisation of the deity).

The utsavam(yearly festival) is in the Meṣa month (April or May) every year. This temple is very famous for pitṛkarma (ancestral rituals) as well.

 $<sup>^6\,</sup>$  A celestial stone from Yamuna in which Lord Vishnu is being invoked and worshipped.

# Śri Uyyavandaperumal temple

This beautiful temple is situated in the Palakkād district near pattāmbi. This is also called Tiruvincikkod Ańcumūrti temple (Ancu-five) because of the legend that there are five forms of Vishnu which are erected by the Pancapāṇḍavās. There is also Lord śiva inside the sanctum sanctorum as a main deity. Arjuna is the one who installed the main idol. The others are outside the prākāra. śāsta, durga, gaṇapati and dakṣiṇāmūrty have different shrines in the temple with daily pūjas. The Viṣṇu in this temple is also called āpadsahayar (one who helps in distress). Kulaśekharaālwar had written a pāsuram praising this deity. This place is also very famous for ancestral rituals.

Some people believe that the temple was established by King Ambariṣa and the famous story related to his ekādasivrata happened here.

There is five daily pūjas with śīveli. The utsava is in the uttarayaṇa period.

## Śri Kāṭṭakkaraappan Temple

This temple is dedicated to Vāmana, and this is related to the famous harvest festival called Oṇam. During the festival, the oṇasadya (onam feast) is distributed on the day of Tiruonam for a huge number of people. This temple is believed to have been built by Lord paraśurāma. The other dieties apart from vāmana are bhagavatiyakṣi, brahmarakṣas, śāsta, and nāgās. There are five pūjas every day.

There is another sivatempebeside the main shrine which is believed to have been worshipped bymahābali.

# Śri Muzhikkalathan Temple

The form of Viṣnu here is a bit different from the previous one. Here in the Bhuṣaṇās, there is katibandha instead of the lotus. There are five pūjas a day. utsava is in the uttarayaṇa. The sub deities are bhagavati. ganapati and gopālakriṣṇa. Here the Pāsuram was written by Tirumankajalwar.

The following five temples are situated in the Kottayam district and isbelieved to be built by the Pancapāndavās.

# Śri Kolapirān Temple

This temple is situated in the town called Tiruvalla in Pathanamthitta district. This is dedicated to the puruṣa called Śrīvallabhan. It has a unique kind of ritualistic custom. Kathakali is performed daily in this temple as an offering to the lord.

It is believed that Lord Vallabha appeared for sage durvāsa and ghaṇṭākarṇan. The idol of Śrīvallabhan is worshipped by lakṣmi and kriṣṇa. There is a shrine for sudarśnacakra. It is also said that this temple was a place of learning and thousands of students, during ancient times, learned various subjects like Veda, vedānga, mīmāmsa, tarka, āyurveda, jyotiṣa etc. śrīvallabha is also called kolapiran, Tiruvazhmarvan and sundarayan. Nammalwar and tirumangaiālwar are the people who praised the glory of the lord. The famous Malayalam

poetry called Uṇṇunīlisandeśam describes the beauty, fame and the serenity of this temple.

The temple is being controlled by ten brāhmin families of Tiruvalla from the time it was built to the 18th century. This temple had 15 major priests and over a hundred assistants. This temple also used to give food and shelter for the students and the other visitors.

As stated before, the ritual manual is different here. There are five daily pūjas. For each pūja, themantra, dhyana, bhūṣaṇa (cloths and attires) and nivedya (food offering) are different. This temple is strictly vaiṣṇavic in nature. It is a rule that no śivamantra should be uttered inside the temple.

Every year the utsava is held in the uttarayana period. There is a six day ritual called dravyakalaśam along with it. This dravyakalasam includes the prayaścitta (conspiation ritual) as well.

## Śri AlbhutaNārayanan Temple

The deity is called as Albhuta Nārayana or Amṛtanārayana. It is believed to be built by the youngest among pāṇḍavāssahadeva. There are two deities inside the same sanctum sanctorum. One is facing the east and the otherto the west. The diety facing east is lord viṣṇu and the one who is facing the west is yoga narasimha. Thisdiety is very rare and said to be very powerful. On the Viṣṇupīṭha there is a bimba of lakṣmīnārāyaṇa sitting on the garuḍa called kalpakavallitāyār which is again a rare one. There are five pūjas every day.

# Śri Imayavarappan Temple

This temple was established by the eldest among pāṇḍavas, yudhiṣṭhira. Lord ayyappa and gośālakṛṣṇa are the sub dieties. There are two pūjas a day and ten days of utsava every year.

# Śri Māyapirān Temple

This temple is believed to be built by bheema. There are five pūjas everyday. The sub dieties are Yakṣiayyappa, rakṣas and nāgās. The utsavais of ten days every year.

# Śri Kuralappan Temple

This is a quiet famous one among the five. It was built by Arjuna. The upadevatās are balarāma, śiva, ganapati, śāsta, yakṣi, a goddess called erankāvubhagavati and nāgās. There are five pūjas a day. The utsavais at the time of oṇam.

# Śri Pāmbanayyappan Temple

This temple was built by nakula. There are five pūjas daily. Nammālwār sang the pāsuram here. Utsava is also for ten days. The sub dieties are ganapati, śiva and śāstā.

# Śri Ananta padmanabhan Temple

Śri Anantapadmanābha svāmi temple is at Tiruvanantapuram the capital of Kerala. The name itself means the place of the lord of Ananta. The temple construction is a mixture of Kerala and ancient Dravidiankovil model which has high walls and doors.

The mūlasthānam (the place of origin) is supposed to be at kasargod in north Kerala.

The main diety in the temple is in the Anantaśayanam posture. Beside his feet there is Lakshmi and bhūmidevi. Thisbimbais of 18 feet long and there are three doors through which people can have the darshan of the lord. The whole idol is covered with katiśarkara (a herbal mixture used for fixing the idols). Through the first door, from face upto the right hand is visible which is placed over a sivalinga. In the second door, gold abhisekamūrtis of Lord Padmanabha, brahma sitting in the lotus which is emanating from the the navel, Lakshmi, and silver utsavamūrti of Padmanābha is seen. Bhūmidevi, sage mārkandeva, and his lotus feet are seen through the third door. The idol is made from 12,000 salagramas. The trustees of this temple are the Titular Maharaja family members who are called padmanābhadāsa (the servant of padmanābha). The famous saint vilwamangalathuswāmiyar is the founder of this temple.

There are two other shrines inside the temple called tekkedom and tiruvambādi in which resides narasimha and kṛṣṇa respectively. Tiruvambādi idol is of pārthasārathi (the charioteer of pārtha) which is made of granite.

### Daily Pūjas and other rituals

There are four pūjas a day with two bhūtabali. There are two bimbās inside the sanctum sanctorum apart from the main. The first pūja is for the sānanabimba. At the time of snāna(holy bath) the bimba is taken out to the maṇḍapa and after the snāna and alankāra, again it is taken back. After finishing that, starts the uṣapūja followed by the bhūtabali. Then around 11. a. m. the afternoon pūja starts which also ends with another bhūtabali. In the evening there is a pūja at 6.30 p. m. The other dieties are vyāsa, ganapati and śāsta. The utsava is held here twice in a year which includes very elaborate rituals. The conspiation rituals are also performed yearly.

## The Speciality of the Idol of These temples

The idol in these temples except the Padmanabha temple Thiruvanantapuram, is a bit different from what is mentioned in Tantrasamuccayam. The text describes Viṣṇu who holds conch, discus, club and lotus<sup>7</sup>. But in these images, not only the viṣnu doesn't hold the club and instead of the lotus, there is a lump of clay in his lower right hand. This is the main significance of all these divyadeśam temples.

According to a paperwork done by Albert. J. Gail in the iconography of Vishnu, this image dates back to 5th century CE<sup>8</sup>. The lump of clay represents the earth (pṛthvitatva). Viṣṇu also has a mark on the right side of his chest called Śrīvalsam, which according to some is the lakṣmi herself. This represents his two spouses, bhumi and lakṣmi.

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> bhāsvalbhāsval
 Sahasraprabhamaridarakoumodakīpankajāni.....TS-7-65
 <sup>8</sup> "The earth and the lotus A contribution to Vishnu's iconography in India" by Adalbert j.Gail University of Berlin

#### Conclusion

For over six centuries, Tantrasamuccayam has been the traditional text for all the temple practices in Kerala. The dhyāna of the above mentioned idol cannot be seen in any texts. The prior to the tantrasamuccayam, the style of worship of the idol is worth to be studied. From this we could understand the temple practices and style of worshiping. As this is a field study, the majority of the information mentioned in this paper is based on the interviews done with the priests and other local people related to the temples. The divyadeśam temples and ālwars are not popular among the common people of Kerala. This study gives general information on the significance of this forgotten heritage of ancient India. Further studies about these temples and its many facets are required.

#### References:

- 1. Adalbert. Gail. J., The Earth and the lotus: A contribution to viṣṇu iconography in India,
- 2. Tantrasamuccayam with Malayalam Commentary By K. P. C. Anujan Bhattathiri, Panjangam Books, Kundamkulam, Kerala.
- 3. Tantrasamuccayam, Vivaranam & vimarsini, Shripuram Tantra Research Center.
- 4. Venkataraman, M. Alwars, The Vaishnavite Saints, Innovative Timberleaf, Somasundarapalaya, Bengaluru
- 5. Vishnusamhita, Ed., M. M. T. Ganapatisastri, Sri Sadguru publications, Delhi.

# Semantics of Morpho-syntactic Case Markers in Indian Languages: Sanskrit a Case Study

Madhusoodana Pai. J, Sanjeev Panchal and Amba Kulkarni

#### Abstract

The current trend in computational linguistics is to analyse sentences following the dependency analysis instead of constituency analysis. The dependency framework being used for the majority of languages is the universal dependency framework adopted from the original Stanford Dependency framework. The Universal dependency framework uses syntactic relations for analysis. Most of the Indian languages being either inflectional or agglutinative, they carry information of word relations through the case markers, and these relations are syntactico-semantic in nature. There is one class of words in Sanskrit termed as upapada (literally a word standing near or accompanying other) which governs the case marker of a word it accompanies. The present paper discusses the nature of semantics expressed by these words and some of the non-thematic rules handled in Indian languages with reference to Pāṇinian grammar.

**Keywords**: Sanskrit, Computational Linguistics, Pāṇini, Pāṇinian grammar, semantics, upapada, upapadavibhakti, non-thematic role, Parser, Sentence Generator.

#### Introduction

The current trend in computational linguistics is to analyse sentences following the dependency analysis instead of constituency analysis. The dependency analysis is found to be useful in various applications such as information retrieval, searching, etc. The dependency framework being used for the majority of languages is the universal dependency framework adopted [Nivre (2005)] from the original Stanford Dependency framework [Manning and Marneffe (2016)]. The Universal dependency framework uses syntactic relations for analysis. Most of the Indian languages being either inflectional or agglutinative, they carry information of word relations through the case markers, and these relations are syntactico-semantic [Cardona (2007) and Kiparsky (2009)] in nature. There is one class of words in Sanskrit termed as *upapada* (literally a word standing near or accompanying other) which governs the case marker of a word it accompanies. In this paper<sup>1</sup>, we discuss the nature of semantics expressed by these words.

# Handling *Upapadas*

Upapada is defined as  $sam\bar{\imath}pastham$  padam (A word standing near or accompanying other) and the case marker (vibhakti) which is used in connection with the upapada is known as upapadavibhakti. It denotes a non-thematic relation in a sentence.<sup>3</sup>

1

 $<sup>^1</sup>$ karmapravacanīya similar to upapadas, not discussed in this paper  $^2$  upapadam āśritya jāyamānā vibhaktih upapadavibhaktih  $^3$  kāraka and kāraketara relations roughly translated as thematic and non-thematic relations but they are not the same. See [Bharati and Kulkarni (2011) and Ramakrishanamacharyulu et al. (2009)]

Semantics of Morpho-syntactic Case Markers in Indian Languages: Sanskrit a Case Study

For example, Pāṇini in the rule saha yukte'pradhāne(2.3.19) states when the word saha, is joined to a word the latter takes the third case. It means the word saha always expects a third case word. e.g.

1. Skt: Rāmeṇa saha Sītā vanaṃ gacchati

Gloss:  $R\bar{a}ma\{inst.\}$  with  $S\bar{i}t\bar{a}\{nom.\}$  forest $\{acc.\}$  goes.

Eng: Sita goes to the forest with Rama.

As another example consider the following sentence.

2. Skt: grāmasya purastāt vanam asti

Gloss: Village{gen.} front-of{loc.} forest{nom.} exists.

**Eng:** There is a forest in front of the village.

We can observe the same relations in other Indian languages. We will consider the following sentences as example:

Hindi: gāmva ke sāmane jamgala hai.

Here the genitive case marker ke is assigned by the upapada  $s\bar{a}mane$ .

Telugu: grāmāniki muṃdu aṭavi undi.

Likewise in  $gr\bar{a}m\bar{a}niki$ , genitive case is assigned by the upapada mumdu.

Malayalam: grāmattinu munpil kāṭ uṇṭ.

Same can be seen here, in the case marker inu is assigned to grāma by the upapada munpil.

# Classification of Upapadas

Upapadas may be classified in two different ways.

- Based on their morpho-syntactic properties
- Based on the semantics they express

# Morpho-syntactic level Classification

Based on the case marker upapadas govern, upapadas may be classified into six classes as follows with example and respective sūtras—

## Upapadadvitīyā

3. Skt: grāmam abhitah vṛkṣāh santi.

Gloss: village{acc.} both the side{loc.} tree{nom.} be

**Eng:** There are trees on both the side of the village.

The word abhitah assigns an accusative case (dvitīyāvibhakti) to the word which it accompanies. In this example,  $gr\bar{a}ma$  gets the accusative case marker. In the same manner, the words paritah,  $samay\bar{a}$ ,  $nikas\bar{a}$ , etc., assign an accusative case marker. Following Pāṇinī's sūtras provide the list of such words.

- antarāntareṇayukte(2.3.4)
  A word joined with (or governed by) the word antarā
  or antareṇa takes the accusative case marker.
- abhitaḥparitaḥsamayānikaṣāhāpratiyogeṣu ca dṛśyate. (Vārttikam)
   Words accompanying abhitaḥ, paritaḥ, samayā, nikaṣā, hā, prati, also gets the accusative case marker.
- ubhasarvatasoḥ kāryā dhiguparyādiṣu triṣu dvitīyāmreḍitānteṣu tato'nyatrāpi dṛśyate. (kārikā on 2.3.2) Words accompanying ubhayataḥ, sarvataḥ,

Semantics of Morpho-syntactic Case Markers in Indian Languages: Sanskrit a Case Study

dhik, uparyupari, adhyadhi, adho'dhah gets accusative case marker.

- $enap\bar{a} \ dvit\bar{\imath}y\bar{a}(2.3.31)$ 
  - With a word ending with the affix enap (enabanyatarasyāmadūre'pañcamyāh(5.3.35)), the accusative case marker is used, as well as the sixth (saṣṭhyatasarthapratyayena(2.3.30))
- pṛthagvinānānābhistṛtīyānyatarasyām(2.3.32)
  When joined with the words pṛthak 'without', vinā
  'without' and nānā 'without', the third case-affix is
  used, optionally (as well as the fifth and the second
  with the sūtras apādāne pañcamī(2.3.28), and enapā
  dvitīyā(2.3.31)).

## Upapadatṛtīyā

4. Skt: Rāmaḥ keśaiḥ prasitaḥ asti

Gloss: Rāma{nom.} hair{inst.} engrossed{nom.}

**Eng:** Rāma is engrossed with hairs.

Here the word prasitah governs the case marker of keśa and assigns third case (tṛtīyāvibhakti) and seventh case optionally. Following sūtras reffered for making list of similar upapadas.

- tulyārthairatulopamābhyām tṛtīyānyatarasyām(2.3.72) The third or the sixth case-affix (ṣaṣṭhī śeṣe(2.3.50)) may optionally be employed, when the word is joined with another word meaning 'like to or resemblance', excepting tulā and upamā.
- pṛthagvinānānābhistṛtīyānyatarasyām(2.3.32) When joined with the words pṛthak 'without', vinā

'without' and  $n\bar{a}n\bar{a}$  'without', the third case-affix is used, optionally (as well as the fifth and the second).

- prasitotsukābhyām tṛtīyā ca(2.3.44)
  In conjunction with the words prasita and utsuka
  'greatly desirous of', the third case-affix is used after
  the word, as well as the seventh.
- sahayukte apradhāne(2.3.19)
  When the word saha 'with', is joined to a word the latter takes the third case, when the sense is that the word in the third case is not the principal but the accompaniment of the principal thing.

## Upapadacaturthī

5. Skt: Gurave namah

Gloss: Teacher{dat.} salutations{ind.}

Eng: Saluation to the Teacher

Here the word *namaḥ* has an expectency of dative case (caturthīvibhakti). Following sūtras referred for making list of similar upapadas which governs the dative case marker.

- caturthī cāśiṣyāyuṣyamadrabhadrakuśalasukhārthahitaiḥ(2.3.73) The fourth as well as the sixth-case-affix may be used, when blessing is intended in connection with the words āyuṣa 'long life', madra 'joy', bhadra 'good fortune', kuśala 'welfare', sukha 'happiness', artha 'prosperity' and hita 'good'.
- namaḥsvastisvāhāsvadhālaṃvaṣaḍyogācca(2.3.16)

  The fourth case-affix is used in conjuction with
  the words namaḥ 'salutation', svasti 'peace', svāhā,
  svadhā (terms used in offering oblations to Gods and

Semantics of Morpho-syntactic Case Markers in Indian Languages: Sanskrit a Case Study

pitrs, respectively), alam, 'a match for', 'sufficient for' and vaṣaṭ, a term for oblation.

• alamiti paryāptyarthagrahaṇam

### Upapadapañcamī

6. Skt: grāmāt dūram parvatah asti.

Gloss: village{abl.} far away{loc.} mountain{nom.} be

**Eng:** The mountain is far away from the village.

When in conjunction with words having the sense of  $d\bar{u}ra$  (distant) the fifth case marker (pañcamīvibhakti) is optionally used. The word  $d\bar{u}ram$  indicates the semantic information of location. Following  $s\bar{u}tras$  give further information.

- anyārāditarartedikśabdāñcūttarapadājāhiyukte(2.3.29)
  When a noun is joined with words meaning 'other than' or with ārāt 'near or remote', or itara 'different from' or refe 'without', or words indicative of 'directions' (used also with reference to the time corresponding to them) or with words having añcu 'to bend' as the last member of the compound and expressive of direction, or with words ending with the affix āc (dakṣiṇādāc(5.3.36)) or āhi (āhi ca dūre(5.3.37)), the fifth case-affix is used.
- apaparibahirañcava pañcamyā(2.1.12)

  The words apa, pari, bahi and indeclinables ending in añcu may optionally be compounded with a word ending in the fifth case affix and the compound so formed will be avyayībhāva.

- $d\bar{u}r\bar{a}ntik\bar{a}rthaih$  sasthyanyatarasyām(2.3.34) When in conjunction with words having the sense of  $d\bar{u}ra$  'distant' and antika 'near', the sixth-case-affix is optionally used.
- pṛthakvinānānābhistṛtīyānyatarasyām(2.3.32) When joined with the words pṛthak 'without', vinā 'without' and nānā 'without', the third case-affix is used, optionally (as well as the fifth and the second).

## Upapadaşaşţī

7. Skt: grāmasya purastāt parvataķ asti.

**Gloss:** village {gen.} in front of {loc.} mountain {nom.} be

**Eng:** The mountain is in front of the village.

Hereby the rule sasthyatasarthapratyayena(2.3.28), Pāṇini states that genitive case (sastīvibhakti) is used when there is a connection with words ending with affixes having the sense of the affix atasuc (daksinottarābhyāmatasuc(5.3.28)), The affix atasuc comes in the sense of 'direction', 'locality' or 'time' after the words daksina and uttara. Here the word purastāt derived with the atasuc suffix. Hence it governs the case marker of grāma. Remaining list of words mentioned in the following sūtras.

• enapā dvitīyā(2.3.31)
With a word ending with the affix enap
(enabanyatarasyāmadūre'pañcamyāḥ(5.3.35)), the
accusative case marker is used, as well as the sixth
(sasthyatasarthapratyayena(2.3.30))

### Semantics of Morpho-syntactic Case Markers in Indian Languages: Sanskrit a Case Study

- caturthī cāśiṣyāyuṣyamadrabhadrakuśalasukhārthahitaiḥ(2.3.73)

  The fourth as well as the sixth-case-affix may be used, when blessing is intended in connection with the words āyuṣa 'long life', madra 'joy', bhadra 'good fortune', kuśala 'welfare', sukha 'happiness', artha 'prosperity' and hita 'good'.
- tulyārthairatulopamābhyāṃ

  tṛtīyānyatarasyāṃ(2.3.72)

  The third or the sixth-case-affix may optionally be employed, when the word is joined with another word meaning 'like to or resemblance', excepting tulā and upamā.
- $d\bar{u}r\bar{a}ntik\bar{a}rthaih$  sasthyanyatarasy $\bar{a}m(2.3.34)$ When in conjunction with words having the sense of  $d\bar{u}ra$  'distant' and antika 'near', the sixth-case-affix is optionally used.
- $prthakvin\bar{a}n\bar{a}bhistrt\bar{i}y\bar{a}nyatarasy\bar{a}m(2.3.32)$ When joined with the words prthak 'without',  $vin\bar{a}$  'without' and  $n\bar{a}n\bar{a}$  'without', the third case-affix is used, optionally (as well as the fifth and the second).
- saṣṭhyatasarthapratyayena(2.3.28)

  The sixth-case-affix is used when used in connection with words ending with affixes having the sense of the affix atasuc (dakṣinottarābhyāmatasuc(5.3.28)).
- $sv\bar{a}m\bar{i}\acute{s}var\bar{a}dhipatid\bar{a}y\bar{a}das\bar{a}k\dot{s}ipratibh\bar{u}pras\bar{u}tai\acute{s}ca(2.3.39)$ The sixth and the seventh case-affixes are used after words when they are joined with  $sv\bar{a}min$  'master',

 $\bar{\imath} \dot{s} vara$  'lord', adhipati 'ruler',  $d\bar{a} y \bar{a} da$  'an heir',  $s\bar{a} k \dot{s} in$  'witness',  $pratibh\bar{u}$  'a surety' and  $pras\bar{u} ta$  'begotten'.

# Upapadasaptamī

8. Skt: Rāmaḥ pitari sādhuḥ asti

Gloss: Rāma {nom.} father {loc.} good {nom.} be.

**Eng:** Rāma is well mannered to his father.

Here the word  $s\bar{a}dhu$  governs the case marker of pitr and assigns a locative case marker (saptamīvibhakti). Remaining list of words mentioned in the following  $s\bar{u}tras$ .

- āyuktakuśalābhyāṃ cāsevāyām(2.3.40) In conjunction with the words āyukta 'engaged', and kuśala 'skilful', when meaning entire absorption in an engagement, the sixth and the seventh case-affixes are used after a word.
- prasitotsukābhyām tṛtīyā ca(2.3.44)
  In conjunction with the words prasita and utsuka
  'greatly desirous of', the third case-affix is used after
  the word, as well as the seventh.
- $s\bar{a}dhunipuṇ\bar{a}bhy\bar{a}m$   $arc\bar{a}y\bar{a}m$  saptamyaprateṇ(2.3.43) In conjunction with the words  $s\bar{a}dhu$  'good' and nipuṇa 'skilfull' when they denote respect, the seventh case-affix is used, provided that the word prati is not used.
- $sv\bar{a}m\bar{i}\acute{s}var\bar{a}dhipatid\bar{a}y\bar{a}das\bar{a}k\dot{s}ipratibh\bar{u}pras\bar{u}tai\acute{s}ca(2.3.39)$ The sixth and the seventh case-affixes are used after words when they are joined with  $sv\bar{a}min$  'master',

 $\bar{\imath} \dot{s} vara$  'lord', adhipati 'ruler',  $d\bar{a} y \bar{a} da$  'an heir',  $s\bar{a} k \dot{s} in$  'witness',  $pratibh\bar{u}$  'a surety' and  $pras\bar{u} ta$  'begotten'.

#### Semantic Level Classification

The morpho-syntactic classification does not provide any information about the semantics expressed by the relation between upapada and the substantive whose case is governed by the upapada.  $P\bar{a}nini$  does not discuss any semantics associated with the upapadas. Therefore in the tagging guidelines, prepared for the annotation of dependency relation,<sup>4</sup> this relation was termed as upapadasambandhah. So according to these guidelines, the analysis of the sentence

## 9. Skt: grāmam paritah vṛkṣāh santi

Gloss: forest {acc.}, surround {nom}, tree {nom}, be

Eng: Trees surround the village.

would be as shown in Figure 1

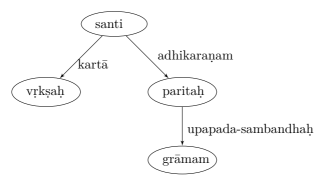


Figure 1: Morpho-syntactic analysis of the sentence (9)

<sup>. //</sup> I . I I . / I/GOLD DATEA/TE

 $http://sanskrit.uohyd.ac.in/scl/GOLD\_DATA/Tagging\_Guidelines/tag\_proposal\_consortium\_28Oct2014.pdf$ 

Now the question is how easy or natural it is to comprehend this analysis for a person who does not know Sanskrit grammar? Different upapadavibhaktis are very much specific to Sanskrit language. Most of the modern Indian languages use genitive case marker. The concept of upapadavibhakti is very much specific to Sanskrit language. So such an analysis is not completely comprehensible for a person who does not know the term upapadasambandhah. Also from the point of view of generation, it is unrealistic to expect from a user who wants to take help of machine to generate a Sanskrit sentence to provide an upapadasambandhah as a relation between *grāmam* and *paritah*. Again somebody who does not have any background of Sanskrit grammar, and who is interested in using machine to generate a sentence, a relation such as *upapadasambandhah* being not semantic the user may fail to specify this relation. However, if we can provide semantics associated with this relation, it would be easy and natural for any user to specify the analysis of a sentence with such a relation. Further any user can understand the analysis produced by machine if the relations were semantic rather than morphosyntactic. We studied the semantics associated with the upapadas governing all the six upapadavibhaktis. It was noticed that the relations may be classified as follows.

- Reference point for direction (sandarbhabinduḥ)
- Reference point for comparison (tulanābinduḥ)
- Locus showing the domain (viśayādhikaranam)
- Determination (nirdhāraṇam)
- Purpose (prayojanam)

- Exclamatory (udgāravācakaḥ)
- Predicative Adjective (kartṛṣamānādhikaraṇam)
- Association (saha-arthah)
- Dis-association (vina-arthaḥ)
- Possessor-possessee  $(sv\bar{a}m\bar{i})$
- Source (srotaḥ)

We discuss each of them in detail.

## Reference point for direction(sandarbhabinduḥ)

Let us consider the previous example sentence(9). Paritaḥ is a word which has an expectancy of a reference point. Here  $gr\bar{a}ma$  acts as a reference point for the word paritaḥ. Hence we call this relation a reference point for direction, and analyse sentence (9) as in Figure 2.

Note here that the case assigned by each of these upapada is different. But still we have grouped them into one class since for all these upapadas the word which they accompany are the point of reference.

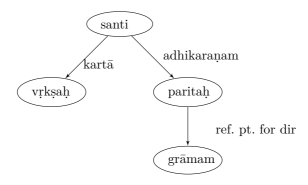


Figure 2: Semantic analysis of the sentence (9)

Upapadas<sup>5</sup> having reference point of direction as follows— $\bar{a}r\bar{a}t$ ,  $abhita\dot{h}$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}\bar{a}$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}\bar{a}n$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}ah$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}ah$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}ah$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}en$ ,  $abhy\bar{a}\dot{s}en$ ,  $adha\dot{h}$ ,  $adhar\bar{a}t$ , etc...

## Point of reference for comparison (tulanābinduḥ)

There is another set of upapadas which require a point of reference for comparison. For example, in the sentence

# 10. Skt: Rāmaḥ Śyāmena tulyaḥ asti.

Gloss: Rāma {nom.}, Śyāma {inst.}, comparable {nom.} be Eng: Ram is comparable to Syāma.

Rāma is being compared with Śyāma, and thus Śyāma is the reference point for comparison. (See Figure 3).

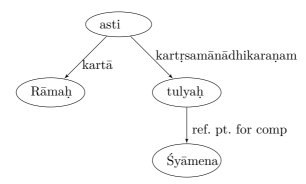


Figure 3: Semantic analysis of the sentence (10)

.

 $<sup>\</sup>bar{\Lambda}$  In the entire list (see the Appendix in the thesis titled "Modelling  $\bar{\Lambda}$ kānkṣā following Pāṇinian Grammar for Sanskrit Sentential Parsing"), we can see words with suffix and without suffix. Here the term without case marker (prātipadika) like utsuka shows its variation in all the forms in pullinga and napuṃsakalinga, and in all the number (vacana). To cover the strīlinga seperate entry like  $utsuk\bar{a}$  is kept and exact words like paritah, abhyāśāt etc., kept as it is. Terms like adharena is an indeclinable (subantapratirūpaka-avyaya) constructed with the suffix enap is to be differentiated from the subanta-forms.

A list of upapada having reference point of comparison as follows— $bhinn\bar{a}$ , bhinna,  $any\bar{a}$ , anya,  $sam\bar{a}$ ,  $sam\bar{a}$ ,  $sam\bar{a}n\bar{a}$ ,  $sadrś\bar{a}$ ,  $sadrš\bar{a}$ ,  $sadrs\bar{a}$ ,

## Locus showing the domain (viśayādhikaraṇam)

The upapadas such as lagna,  $\bar{a}sakta$ , anurakta, etc. mark a relation of  $vi\acute{s}ay\bar{a}dhikaraṇam$  with the accompanying words in locative case suffix.

## 11. Skt: sah pathane lagnah asti

Gloss: He {nom.}, study {loc.}, immerse {nom}, be Eng: He is immersed in studies

Here the word *paṭhana* becomes the locus showing the domain accompanied by the upapada *lagna*. (See Figure 4)

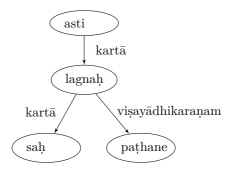


Figure 4: Semantic analysis of the sentence (11)

A list of upapada having locus showing the domain as follows— $\bar{a}sakt\bar{a}$ ,  $\bar{a}sakta$ ,  $\bar{a}yukt\bar{a}$ ,  $\bar{a}yukta$ ,  $anurakt\bar{a}$ , anurakta,  $as\bar{a}dhu$ ,  $kuśal\bar{a}$ , kuśala,  $lagn\bar{a}$ , lagna,  $nipun\bar{a}$ , nipuna,  $pras\bar{u}tah$ ,  $prasit\bar{a}$ , prasita, prasitah,  $s\bar{a}dhu$ ,  $utsuk\bar{a}$ ,

utsuka.

# Determination (nirdhāraṇam)

In the sentence

## 12. Skt: gavām prasūtā asti

Gloss: go {loc.}, born {nom.}, be.

Eng: delivered among the cow.

the upapada  $pras\bar{u}ta$  determines the word go. (See Figure 5).

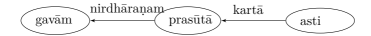


Figure 5: Semantic analysis of the sentence (12)

Upapadas  $pras\bar{u}t\bar{a}$ , and  $pras\bar{u}ta$  are the other upapadas having the determination role in a sentence.

## Purpose (prayojanam)

In a sentence like

## 13. Skt: Rāmāya kuśalaṃ bhūyāt

Gloss: Rāma {nom.}, good {nom.}, be.

Eng: Be good to Rāma.

the upapada  $ku\acute{s}ala$  expresses a role of purpose to Rāma. (See Figure 6).



Figure 6: Semantic analysis of the sentence (13)

Similar upapadas having role of purpose as follows— $\bar{a}yu\bar{s}yam$ , bhadram,  $\acute{s}am$ , arthe,  $cira\tilde{n}j\bar{\imath}vitam$ , hitam, kre,  $ku\acute{s}alam$ , madram,  $nir\bar{a}mayam$ , sukham,  $sv\bar{a}h\bar{a}$ ,  $svadh\bar{a}$ , svasti, vasat,

## Exclamatory (udgāravācakaḥ)

## 14. Skt: durjanam dhik bhavatu

Gloss: evil person {nom.}, damn {nom.}, be.

Eng: Damn to evil persons.

Here the word *dhik* is used to defame the evil person and act as exclamatory relation to the word *durjana*. (See Figure 7).



Figure 7: Semantic analysis of the sentence (14)

Upapadas dhik, and  $h\bar{a}$  having the capacity to express the meaning exclamation and defamation in a sentence.

## Predicative Adjective (kartṛsamānādhikaraṇam)

## 15. Skt: mallaḥ mallāya alaṃ bhavati

Gloss: Wrestler {nom.}, wrestler {inst.}, sufficient{nom.}, be.

**Eng:** Wrestler is sufficient (to fight) with the wrestler.

Here the upapada *alam* is used to denote the meaning sufficiency with the wrestler. (See Figure 8).

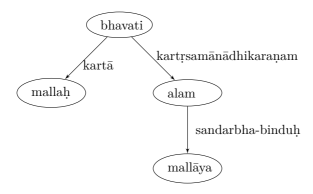


Figure 8: Semantic analysis of the sentence (15)

The upapada *alam* having the capacity to express the relation, predicative adjective in a sentence.

# Association (sahārthaḥ)

In all the examples that we saw above, the upapadas governed a word and also were governed by some other word in a sentence. For example, in Figure 1, the word paritah governs  $gr\bar{a}mam$  and is governed by the verb santi. Now let us consider the following sentence

## 16. Skt: Sītā rāmeņa saha vanam gacchati

Gloss: Sītā {nom.}, Rāma {inst.}, with {nom}, forest{accu.}, go

Eng: Sītā goes to the forest with Rāma.

In this sentence,  $r\bar{a}ma$  receives an instrumental case marker due to the presence of the upapada saha. This was analysed, as per the earlier tagging guidelines, as shown in Figure 9.

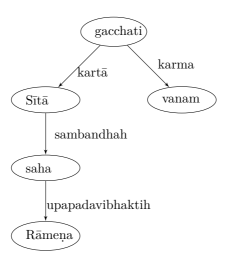


Figure 9: Morpho-syntactic analysis of the sentence (16)

In this figure, the relation between saha and  $R\bar{a}ma$  is marked as upapadavibhaktih and that between  $s\bar{\imath}t\bar{a}$  and saha as just a sambandhah. While the term upapadavibhaktih is grammar specific, the term sambandhah is non-committal to what kind of relation it is. Such an analysis, from user's point of view is of no use. The user can not get any kind of information as

to what exactly the relation between  $S\bar{\imath}t\bar{a}$  and  $R\bar{a}ma$  is. Similarly from the point of view of generation, one can not expect from a user to provide the name of the relation as upapadavibhaktih, for the reasons stated earlier, and the term sambandhah does not carry any information about the nature of relation between the relata. Let us look at the semantics involved here.

In this sentence the agreement of the verb is with  $S\bar{\imath}t\bar{a}$ , and not with  $R\bar{a}ma$ . According to the sūtra sahayukte ' $pradh\bar{a}ne(2.3.19)$ , saha is used with the apradhāna (sub-ordinate)-kāraka. Thus in this example,  $S\bar{\imath}t\bar{a}$  is the kartā of the action associated with the verb gacchati. And  $R\bar{a}ma$  is the saha-kartā(associative agent). The upapada saha does not have any semantic role, unlike the upapada paritah in the above example. We propose the dependency tree for sentence (16) as shown in Figure 9.

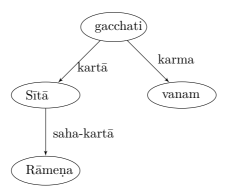


Figure 10: Semantic analysis of the sentence (16)

Other words following this semantics are  $s\bar{a}kam$ ,  $s\bar{a}rdham$ , saha, and samam.

## Dis-association (vinārthaḥ)

## 17. Skt: Rāmam pṛthak Śyāmaḥ vartate

Gloss: Rāma {inst.}, without {nom.}, Śyāma {nom.}, be.

Eng: Rāma stays without Śyāma.

Here the upapada prthak express a dis-associatin relation between Rāma and Śyāma. See Figure 11.

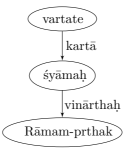


Figure 11: Semantic analysis of the sentence (17)

The set of words antarā, antareṇa, nānā, pṛthak, vinā, exhibit similar semantics.

# Possessor-possessee (svāmī)

# 18. Skt: Sītā gavām svāminī asti

Gloss:  $S\bar{t}a\{nom.\}$ ,  $cow\{geni.\}$ , owner $\{nom.\}$ , be.

**Eng:** Sītā is the owner of the cows.

Here the upapada shows a sva-svāmibhāvasambandha . See Figure 12.

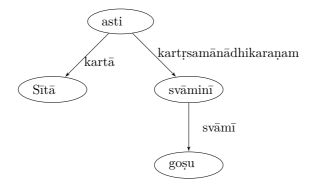


Figure 12: Semantic analysis of the sentence (18) A list of upapada shows possessor-possessee semantics as follows— $\bar{\imath}\acute{s}vara$ , adhipatih,  $pratibh\bar{u}$ ,  $s\bar{a}k\dot{s}in\bar{\imath}$ ,  $s\bar{a}k\dot{s}in\bar{\imath}$ ,  $s\bar{a}k\dot{s}in\bar{\imath}$ ,  $sv\bar{a}min$ ,  $sv\bar{a}min$ ,  $sv\bar{a}min$ ,  $d\bar{a}y\bar{a}da$ 

# Source (srotaḥ)

Upapadas  $\bar{a}rabhya$ , and prabhrti shows the semantic of source.

## Usage and Necessity

Once we have the thematic and non-thematic information, it can be used for various fields of natural language processing, machine translation, information retrieval or question answering systems including a sentence generator to generate a sentence automatically. A Sentence Generator<sup>6</sup>, requires information such as thematic or non-thematic information manually from the user or information from the parser as an input. For example, to generate the same sentence (3), required input<sup>7</sup> should be:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> http://sanskrit.uohyd.ac.in/scl/ <sup>7</sup> This input is based on the thematic  $(k\bar{a}raka)$  and non-thematic  $(k\bar{a}raketara)$  relations mentioned in the Kāraka-Tagging-Guidlines by the Sanskrit Consortium.

```
1 grāma puṃ eka point_of_reference 2
2 paritaḥ avya deśādhikaraṇam 4
3 vṛkṣa puṃ eka kartā 4
4 as2 kartari vartamānaḥ
```

Hence it becomes necessary to know all the relations in-depth to handle analysis and generation of a sentence automatically.

#### Conclusion

In this chapter we have discussed the case of upapadas. We noticed that the Pāṇinian treatment of upapadas is purely morpho-syntactic and hence is not useful from both the analysis as well as generation point of view. The morpho-syntactic is a phenomenon internal to language, in natural language processing, machine translation, information retrieval or question answering systems and so on, we need semantic representation. We propose the semantic analysis of the relations due to *upapadas*. We noticed that these relations semantically can be classified into classes. Such a semantic analysis is useful for both analysis as well as generation.

### References

- Bharati, A. and Kulkarni, A. (2011). 'Subject' in English is abhihita. In Cardona, G., Aklujkar, A., and Ogawa, H., editors, Studies in Sanskrit Grammars. D.K. Printworld, New Delhi.
- 2. Cardona, G. (2007). On the Structure of Pāṇini's System. Sanskrit Computational Linguistic, 1&2:1–31.

- Chaitanya, V. (1994). Natuaral Language Perscpective - A Pāṇiniyan Perspective. Akshar Bharati.
- 4. Goyal, P. and Kulkarni, A. (2014). Converting phrase structures to dependency structures in sanskrit. In Proceedings of COLING 2014, the 25th International Conference on Computational Linguistics: Technical Papers, pages 1834–1843, Dublin, Ireland. Dublin City University and Association for Computational Linguistics.
- 5. Kiparsky, P. (2009). On the Architecture of Pāṇini's Grammar. Sanskrit Computational Linguistic, 1&2:32–94.
- 6. Kulkarni, A. (2013). A deterministic dependency parser with dynamic programming for sanskrit. In Proceedings of the Second International Conference on Dependency Linguistics (DepLing 2013), pages 157–166, Prague, Czech Republic. Charles University in Prague, Matfyzpress, Prague, Czech Republic.
- 7. Kulkarni, A. and Pai, M. (2019). Sanskrit Sentence Generator. International Conference on Churning of Indology, Bharatiya Vidvat Parishad & Tattvasamshodhana Samsat, Udupi, 4 to 6, January, 2019.
- 8. Manning, C. D. and Marneffe, M.-C. D. (2016). Stanford typed dependencies manual. Stanford typed dependencies manual.
- 9. Nivre, J. (2005). Dependency grammar and dependency parsing. Technical report, Växjö University.

- Semantics of Morpho-syntactic Case Markers in Indian Languages: Sanskrit a Case Study
- 10. Pande, G. D. (1992). Aṣṭādhyāyī of Pāṇini. Chaukhamba Surabharti Prakashan, Varanasi.
- 11. Potti, R. V. (2006). Kārakaprakaraṇam (Malayāļam). Sukṛtīndra Oriental Research Institue, Thammanam, Kochi, Kerala 682035.
- 12. Ramakrishanamacharyulu, K., Kulkarni, A., Pokar, S., and Shukla, D. (2009). Annotating sanskrit texts based on śābdabodha systems. Sanskrit Computational Linguistics.
- 13. Rao, V. S. (1969). The Philosophy of a Sentence and its Parts. Munshiram Manorharlal Publishers, New Delhi.
- 14. Shukla, P., Shukl, D., and Kulkarni, A. (2010). Vibhakti Divergence between Sanskrit and Hindi. In Jha, G. N., editor, Proceedings of the International Sanskrit Computational Linguistics Symposium. Springer-Verlag LNAI 6465.

# Pāli dhātu Analysis

Swati Basapur and Shivani V

#### Introduction

This article discusses the nature of Pāli verbal roots with a computational perspective. Similar to Sanskrit, Pāli is also highly inflectional, which means words in Pāli are combination of prakrti and pratyaya. Prakrti is the root which can be nominal or verbal. Nominal roots get nominal suffixes and verbal roots get verbal suffixes or pratyayas. In this article nature of verbal roots in Pali, their variations corresponding to different schools of grammar and comparison with pāninian dhātus, is discussed. For comparison, Saddanīti dhātumālā<sup>1</sup> Moggallāna dhātupātha<sup>2</sup> and Kaccayana dhātumañjusā<sup>3</sup> are considered. These dhātupāthas are compared with each other and a consolidated dhātupātha is created which in turn is compared with pāninian dhātupātha. This study will help in the development of computational tools such as morphological analysers/generators and machine translation eventually.

 $<sup>^1</sup>$ Smith Helmer Saddanīti II dhātumālā pariccheda XV-XIX  $^2$  Dines, Anderson and smith Helmer(1921) 'the Pāli dhātupāṭha and the dhātumañjuṣā'  $^3$  Dines, Anderson and smith Helmer(1921) 'the Pāli dhātupāṭha and the dhātumañjuṣā'

#### Nature of Pāli Verbs

Pāli verbs are combination of verb root and verbal suffix.

- 1. Verbal forms -> verb root + vikaraṇa + verbal suffix पचित = पच् +अ + ति
  vikaraṇa is specific to the गण or class it belongs to.
  These classes vary based on different grammatical traditions, though final forms are unique to a particular root.
- 2. They conjugate in two numbers, singular and plural. They do not have dual conjugation and in three categories of person first, second and third. For e.g

|                              | एकवचनं    | बहुवचनं |
|------------------------------|-----------|---------|
| पठमपुरिसो (first person)     | पचतु      | पचन्तु  |
| मज्झिमपुरिसो (second person) | पच, पचाहि | पचथ     |
| उत्तमपुरिसो (third person)   | पचामि     | पचाम    |

- 3. There are two types of verbal suffixes viz. अत्रनोपदं and परस्सपदं. In Sanskrit grammar rules indicate which verb root will be parasmaipadin and ātmanepadin. In Pāli dhātus, all dhātus conjugate in both padins. So each dhātu gets both padin terminations in each tense/mood
- 4. There are 8 tenses/moods in Pāli. They are:
  - (1) वत्तमानकाला present tense
  - (2) अनुज्ञा (पञ्चमी) imperative (mood)
  - (3) भविस्सन्ती future indicative
  - (4) विधि (सत्तमी) optative (mood)
  - (5) कालातिपत्ति conditional
  - (6) अज्जतनी imperfect past

- (7) अनज्जतनी(हीयत्तनी) Aorist
- (8) परोक्खा perfect past
- 5. The base for verbal forms for all the above tenses/moods is Pāli dhātupāṭha. Let us look at Pāli dhātupāṭha

#### Nature of Pāli dhātus

Being inflective language Pāli verbs are combination of verbal roots and suffixes. As said in Sanskrit by Yaska सर्व नाम धातुजमाह। This concept is applicable here also. Roots play a vital role in generating nouns and verbs. Pāli has mainly three dhātupāṭhas. Saddanīti dhātumālā, Moggallāna dhātupāṭha and Kaccāyana dhātumañjuṣā. Verbs conjugate in 3 persons 8 lakaras and 2 numbers as explained above.

According to Dines and Anderson's dhātupāṭha has 636 dhātus but Mahavyākaraṇa of Kashyap have enlisted 657 dhātus. In Dhātumālā (Smith Helmer, 1918) there are about 1700 and Kaccayana Dhātumañjuṣā lists about 884 dhātus. There are some common dhātus in all three dhātupāṭhas like भू सत्तायं, कू सद्दे whereas there are some dhātus like गुप गोपनके, गुप संवरणे in Kaccāyana Dhātumañjuṣā, in Saddanīti गुप रक्खणे, गुप रक्खणे, गुप भासायं in Moggallāna dhātupāṭha, गुप रक्खणे in Mahavyākaraṇa based on Moggallāna vyākaraṇa, it is missing. Names of dhātus also vary. e.g. नहा दिवादि सोचे in Moggallāna dhātupāṭha, in Dhātumālā न्हा सोचेथ्ये, Dhātumañjuṣā नहा सोचे in Dhātupāṭha नह सोचेथ्ये. There is difference in number of gaṇas in each grammar. In Moggallāna dhātupāṭha - 9 gaṇas. In the first gaṇa, there is separation of the dhātus with vikaraṇa and

with no vikaraṇa (छत्तविकरणा). In Dhātumañjuṣā - 7 gaṇas are defined. But in the first gaṇa 3 divisions are there as सानुद्धा, अनुद्धा तुदादय, and छत्तविकरणा. In Dhātumālā 8 gaṇas are defined. These variations are discussed in variation section.

In case of Pāli dhātupāṭhas, a list with meanings is given under respective gaṇas. But rules as to which are parasmaipadi and which are ātmanepadin are not clear. When deriving verbal forms last letter of all dhātus are ignored. Moggallāna dhātupāṭha clearly mentions "अ अन्तो उच्चारणत्थो, सेसा धात्वत्था<sup>4</sup>". Ending letter अ of a dhātu is only for convenience of pronunciation and not to be considered for derivarion of verbal forms.

In Saddanīti dhātumālā, concept of इत् letters as in Sanskrit is not clearly given, but for dhātus ending in long vowel ई, in चिती - सञ्चाणे note here says ईकारन्तवसेन वृत्तता अस्मा धातुतो विय निग्गहितागमो न होति<sup>5</sup> means there will not be insertion of niggahita (अनुस्वार in Sanskrit) if a dhātu ends with long vowel ई - चेतित. Another example is घुसी कन्तिकरणे। ईकारन्तोयं, तेन इतो न निग्गहीतागमो। घुसित। This is the exception rule because whenever a dhātu ends in a short vowel इ, a niggahita is inserted most of the times. For e.g. अति बन्धने; अन्तित; भिसि भये; भिंसित। This concept is similar to Sanskrit dhātus. In Saddanīti, dhātu-list, one can see various vowel endings but in Moggallāna dhātupāṭha all dhātus end in अ other than single consonant dhātus. Further various dhātupāthas of Pāli are discussed.

 $<sup>^4\,</sup>$  The Pali Dhatupatha and the Dhatumanjusha pg.23.  $^5\,$  Saddanīti II pg.no. 360  $^6\,$  Saddanīti II pg.no. 449

### Saddanīti dhātumālā

In this school of grammar, approx 1700 dhātus have been distributed in 8 gaṇas. Majority of dhātus are in भुवादि and चुरादि and significant number in दिवादि. We notice here that ending vowels here with single consonant play a major role in the verbal form. But when a dhātu has more than one consonant ending vowel plays role only in few cases. For e.g. if the ending vowel is short 'i' then most of the time nakāra as penultimate letter of dhātu. For e.g., अति अन्तिति अदि अन्दिति whereas when there is long 'i' ending sometimes guṇa is applied sometimes not. In Saddanīti dhātumālā, dhātus seems to have arranged in vagganta (according to ending वर्गीयव्यञ्चन) and avagganta (according to ending अवर्गीयव्यञ्चन) in Bhuvādi.

| गण     | Number of Dhātus |
|--------|------------------|
| भुवादि | 1118             |
| रुधादि | 18               |
| दिवादि | 101              |
| स्वादि | 31               |
| कियादि | 31               |
| गहादि  | 10               |
| तनादि  | 16               |
| चुरादि | 391              |

Table 1: Distribution of dhātus in Saddanīti dhātumālā

# Kaccāyana dhātumañjuṣā

In this dhātupāṭha Kaccāyana mentions 7 types of gaṇas. भुवादि, रुधादि, दिवादि, स्वादि, कियादि, तनादि, चुरादि. But in the vyākaraṇa rules there is mention of vikaraṇa for 8 gaṇas. Extra gaṇa गहादि with vikaraṇa प्प ण्हा is added. Total of

884 dhātus have been mentioned. According to Kaccāyana school of grammar, 8 lakaras are mentioned viz. हियत्तनी (लड्), सत्तमी (विधिलिङ्), पञ्चमी (लोट्), वत्तमाना (लट्), कालातिपत्ति (लुड्), भविस्सन्ती (लुट्), अज्ञतनी (लुड्), परोक्खा (लिट्).

In Kaccāyana dhātumañjuṣā written by Silavamsa<sup>7</sup>

भुवादी च रुधादी च दिवादी स्वादयो गण कियादी च तनादी च चुरादी चिध सत्तधा

Here Kaccāyana mentions 7 gaņas whereas in Sutrapāṭha, he has a sutra for additional gaṇa गहादितो प्पण्हा 3.2.19. As there is variation in gaṇas according to the sūtra and dhātupāṭha, it is difficult to draw rules for verb generation as it is based on gaṇa and their vikaraṇas.

| गण                      | Number of Dhātus |
|-------------------------|------------------|
| भुवादि सावुद्धा         | 512              |
| भुवादि तुदादय अवुद्धिका | 25               |
| भुवादि छत्तविकरणा       | 65               |
| भुवादि जुहोत्यादि       | 5                |
| रुधादि                  | 14               |
| दिवादि                  | 85               |
| स्वादि                  | 8                |
| कियादि                  | 17               |
| तनादि                   | 11               |
| चुरादि                  | 142              |

Table 2: Distribution of dhātus in Kaccāyana dhātumañjuṣā

 $<sup>^7\,</sup>$  The Pāli Dhātupāṭha and the Dhātumañjuṣā - pg.no.  $52\,$ 

## Moggallāna dhātupāṭha

In Moggallāna dhātupāṭha, Pāli dhātus end with a vowel 'अ' which have more than one consonant. But when it is single consonant dhātu then it can end with other vowels like इ, ई, उ, ऊ etc. For e.g, भू, हु, धा. In this dhātupāṭha gaṇas considered are भुवादि with (vikaraṇa and no vikaraṇa), रुधादि, दिवादि, तुदादि, जियादि, कियादि, सुवादि, तनादि, चुरादि. A total of 639 dhātus are mentioned. Following table gives distribution of dhātus across the gaṇas.

| गण               | Number of Dhātus |
|------------------|------------------|
| भुवादि           | 351              |
| भुवादि छत्तविकरण | 23               |
| रुधादि           | 14               |
| दिवादि           | 76               |
| तुदादि           | 30               |
| ज्यादि           | 12               |
| क्यादि           | 7                |
| स्वादि           | 5                |
| तनादि            | 11               |
| चुरादि           | 110              |

Table 3: Distribution of dhātus in Moggallāna dhātupāṭha

## Variation in vikaraņas of individual gaņas

In Pāli, roots are grouped under gaṇas like Sanskrit according to their nature. We see clearly similarity between Sanskrit and Pāli here. Having three popular schools of grammar, we found difficulty in fixing the gaṇas, as three schools of thought classify gaṇas in different ways. For e.g. in Moggallāna vyākaraṇa dhātus are classified into nine gaṇas. They are भुवादि, रुधादि, दिवादि,

तुदादि, जियादि, कियादि, तनादि, सुवादि, चुरादि. Whereas in Kaccāyana they are classified into 7 gaṇas. Kaccāyana has भुवादि, रुधादि, दिवादि, स्वादि, कियादि, तनादि, चुरादि. The गहादिगण is included in कियादिगण. In the Saddanīti school of grammar separate gaṇa for गह is considered along with other gaṇas. So, that makes it 8. This variation is shown in Table 1. After deliberating with experts we decided to follow Moggallāna Vyākaraṇa.

| Ka     | Kaccāyana Saddanīti |        | Moggallāna  |        |         |
|--------|---------------------|--------|-------------|--------|---------|
| गण     | वि.प्र.             | गण     | गण वि.प्र.  |        | वि.प्र. |
| भुवादि | अ                   | भुवादि | अ           | भुवादि | अ       |
| रुधादि | ं, अ                | रुधादि | ं, अ        | रुधादि | अं      |
| दिवादि | य                   | दिवादि | य           | दिवादि | यक्     |
| स्वादि | णु, णा, उणा         | स्वादि | णु, णा, उणा | तुदादि | अ       |
| कियादि | णा/प्प,ण्हा         | गहादि  | प्प, ण्हा   | ज्यादि | ना      |
| तनादि  | ओ, यिरा             | कियादि | ना          | क्यादि | णा      |
| चुरादि | णे, णय              | तनादि  | ओ, यिर      | स्वादि | णो      |
|        |                     | चुरादि | णे, णय      | तनादि  | ओ       |
|        |                     |        |             | चुरादि | णि, अ   |

Table 4: Gana and vikarana variation

## Variation in Dhātus

Moggallāna Dhātupāṭha indicated 639 dhātus. Whereas Saddanīti Dhātumāla has approximately 1700 roots. Moreover dhātus in Saddanīti roots had vowel endings other than 'a'. Kaccāyana dhātumañjuṣā mentions 884 dhātus. In Moggallāna Dhātupāṭha most of dhātus other than single consonant dhātus end in akāra. Influence of different vowel ending of verbal roots on the verb forms is not seen so far. As we are following Moggallāna

vyākaraṇa the forms are generated using the gaṇas with their vikaraṇa-pratyayas from this grammar. The number of verbal forms generated for various lakāras are tabulated below.

| Lakāra in Pāli | Corresponding      | Number of forms |  |
|----------------|--------------------|-----------------|--|
|                | lakāra in sanskrit |                 |  |
| वत्तमाना       | लट्                | 26135           |  |
| भविस्सन्ती     | <b>छ</b> ट्        | 29631           |  |
| परिसमाध्य      | लङ्                | 70803           |  |
| अनज्जतन        | <b>छ</b> ङ्        | 25042           |  |
| विधि           | विधिलिङ्           | 31923           |  |
| अनुज्ञा        | लोट्               | 24149           |  |
| हेतुहेतुमद्भूत | लृङ्               | 15852           |  |
| परोक्खा        | लिट्               | 7879            |  |
| Total          |                    | 231408          |  |

Table 5: Lakāra statistics

Some dhātus such as लिख in तुदादिगण from Moggallāna are listed under भुवादि in Saddanīti. Another example: आप is कियादि in Moggallāna whereas in saddanīti it is in स्वादि. Considering these issues, Around 1600 verbal roots are consolidated from Saddanīti and Moggallāna Dhātupāṭha for verbal form generation.

According to Moggallāna sūtra, the dhātus under भुवादि-गण can get upadhāguna and forms will be लेखति/लिखित. If it is in तुदादिगण upadhāguna does not happen and the form is लिखति.

The root आप can be seen in both the कियादि and तनादि gaṇas in the Moggallāna dhātupāṭha; whereas in saddanīti it is in स्वादि. This difference creates confusion in generating

verbal forms. Therefore according to the opinion of Pāli experts, the Moggallāna grammar is followed.

### Variation in Padi Information

Due to lack of padi information in dhātupāṭha, it is difficult to decide पदि of the root. Few grammar books consider all roots are ubhayapadins. Few books give only parasmaipadi forms. Therefore it is difficult to decide which root belong to which padi. Hence we generated both forms for all roots. This leads to over generation of verbal forms. Sample forms of over generation is given below:

| पुरुष       | एकवचन      | बहुवचन                          |
|-------------|------------|---------------------------------|
| प्रथमपुरिसो | पची/अपची/  | पचुं/अपचुं/पचिंसु/अपचिंसु/      |
|             | पचि/अपचि   | पचंसु/अपचंसु                    |
| मध्यमपुरिसो | पचो/अपचो/  | पचित्थ/अपचित्थ/पचुत्थ/          |
|             | पचि/अपचि   | अपचुत्थ                         |
| उत्तमपुरिसो | पचिं/अपचिं | पचिम्हा/अपचिम्हा/पचिम्ह/पचिम्ह/ |
|             |            | अपचिम्ह/पचुम्हा/अपचुम्हा        |

Table 6: Example for over generation

The above table shows verb conjugations of पच root in past tense. One can see how many variations are there for one form. For computation purpose we have to generate all forms irrespective of their practical usage. This leads to overgeneration.

## Consolidation

With above mentioned dhātupāṭhas, it is difficult to generate various verbal forms computationally. It was then decided with the consultation of Pāli experts

to take Moggallāna vyākaraṇa as standard and all dhātus in Moggallāna and more from Saddanīti and Kaccayana be categorised in nine gaṇas. Eventually looking at their verbal forms from various texts available, modern and ancient, their vikaraṇa pratyayas were fixed. Computational rules were drawn from the Moggallāna vyākaraṇa (Kashyap, 1940) including exceptional rules. One example for consolidation is, if a root is given as अबि दिव सदे। अम्बति। in Saddanīti, and the same is given as अम्ब सदे in Moggallāna dhātupāṭha, only अम्ब taken if both have same meaning. Sometimes repetition is preferred over missing any dhātu. Eventually this consolidated dhātupāṭha will be more robust as the system is tested.

## Pāṇinian dhātupāṭha

Pāṇinian dhātupāṭha lists verb-roots or dhātus gaṇa-wise and each dhātu with the meaning. For e.g. भू सत्तायाम्, डुपचष् पाके. In pāṇinian dhātupāṭha one can derive following information.

- 1. Whether dhātu is parasmaipadin or ātmanepadin based on হব letters.
- 2. Based on gaṇa where the dhātu is listed, one can know its gana hence vikarana pratyaya.
- 3. Meaning in which sense dhātu is used.

There are approximately 2000 dhātus listed by vyākaraṇacharya Pāṇini in the dhātupāṭha. These dhātus are divided in 10 gaṇas namely, bhvādi, adādi,

juhotyādi, divādi, svādi, tudādi, rudhādi, tanādi, kryādi, and curādi.

## Mapping of dhātus

The consolidated Pāli dhātus were mapped on to Pāṇinian dhātus to help the machine translation from Pāli to Sanskrit. It also gave us a new perspective. Some suggestions from Pāli roots in Saddanīti (Silananda, e-book) book were also taken for mapping purpose. Some dhātus were mapped based on their meanings. Based on mapping, a look-up dictionary was created for verbal root. The format of the dictionary is as follows.

| meaning | root | gaṇa | root | Skt-    | Skt- | gaṇa    | padin     |
|---------|------|------|------|---------|------|---------|-----------|
|         |      | no.  | -it  | root    | root |         |           |
|         |      |      |      |         | -it  |         |           |
| किळायं  | कुद् | 1    | कुद  | कुर्द्1 | कुदँ | भ्वादिः | आत्मनेपदी |
| गतियं   | गम्  | 1    | गम   | गम1     | गमॢ  | भ्वादि  | परस्मैपदी |

Table 7: Pāli - Sanskrit dhātu dictionary

Above table indicates कुद् a Pāli dhātu is equivalent to कुर्द क्रीडायाम् of Pāṇinian dhātupāṭha and belongs to भ्वादिः class and is आत्मनेपदी. 5th column gives dhātu with इत् letters which helps us in further processing.

### Conclusion

This study of Pāli dhātus throws light on similarity and differences between different Pāli dhātupāṭhas. In this research, from the three dhātupāṭhās approx 1600 dhātus are consolidated after studying them and keeping in mind Pāṇinian dhātupāṭha for computational purpose<sup>8</sup>. The

 $<sup>^{8}\</sup> http://sambhasha.ksu.ac.in/CompLing/pcl_1/html/pali_up_docs.html$ 

consolidated dhātus were mapped with Pāṇinian dhātus. This consolidation and mapping are done here has helped in developing Morphological Analyser for Pāli and further to develop Pāli to Sanskrit Machine translation. Keeping Pāṇinian grammar as base, various languages like Prākṛt can be studied and tools that enable study of ancient languages can be created.

### References:

- 1. Childers, Robert Caeser (1875) "A dictionary of pāli language", Trubner and co., London
- 2. Davids, Rhys and William Stede (1921-25) "Pāli English Dictionary", Pāli Text Society.
- 3. D'Alwis, James (1863) "Introduction to kaccāyanās grammar of the Pāli language", Colombo
- 4. Kashyap, Jagadish Bhikshu (1940) "Pāli Mahavyākaraṇa", Mahabodhi Sabha, Saranath, Banaras.
- 5. Dines, Andersen and Smith, Helmer (1921) "The Pali Dhatupatha and the Dhatumanjusha"
- 6. Smith Helmer, (1918) "Saddanīti II Dhatumala Pariccheda XV XIX"
- 7. Saddhatissa, (1949) "Saral Pāli Śikṣā", Mahabodhi society, Saranath, Banaras
- 8. Silananda, Venerable U "Pāli roots in Saddanīti", e-book.
- 9. Tungar, Na Va (1939) "Pāli Bhāṣā Praveśa", Samarth Bharat, Pune.

# Contributers

## Prof. Amba Kulkarni

Professor & Head Department of Sanskrit Studies University of Hyderabad, Hyderabad-500 046 Email: ambapradeep@gmail.com

### Dr. Bhaskara Bhatt Joshi

Assistant professor Department of Nyaya-vaisheshika Karnataka Samskrit University Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete Bengaluru-560 018 Email: joshi.bhat@gmail.com

## Damodar Narayanan.C.N

Research Scholar
Department of Vyakarana
Karnataka Sanskrit University
Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete
Bengaluru-560 018
Email : damodarnarain@gmail.com

## Prof. V. Girishchandra

Dean, Language faculty Karnataka Samskrit University Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete Bengaluru-560018 Email: vgirishkgl@gmail.com

## Dr. M Jayaram

Director, Research

Krishnamacharya Yoga Mandiram, Chennai

Email: jramanm@gmail.com

#### Prof. K. S. Kannan

Chair Professor

Department of Humanities and Social Sciences,

Indian Institute of Technology – Madras, Chennai.

Email: ks.kannan.2000@gmail.com

### Dr. H. R. Meera

Research Scholar

National Institute of Advanced Studies (NIAS),

Indian Institute of Science Campus, Bangalore – 560018

Email: meera.hr@gmail.com

### Dr. Madhusoodan Pai J

Cataloguing Expert

Dharohar, Udaipur - 313002

Rajasthan

jmadhusoodan@gmail.com

## Dr. Nagaratna Hegde

Associate professor

Department of Samskrit, Surana college

Basavanagudi, Bangalore-560 004

Email: ngrt.hegde@gmail.com

#### Paritosh Das

Assistant Professor Department of Sanskrit The Sanskrit College and University Kolkata, West Bengal, India Email: paritosh.scu@gmail.com

#### Dr. Ramakrishna Bhat

Assistant professor Department of Manuscriptology Karnataka Samskrit University Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete Bengaluru-560 018 kootelubhat@gmail.com

## Dr. Sanjeev Panchal

Research Fellow IKS Division, Ministry of Education, AICTE Nelson Mandela Marg, Vasantkunj, New Delhi 110070 Email: snjvpnchl@gmail.com

## Prof. Shrinivasa Varakhedi

Vice-chancellor Kavikulaguru Kalidasa Samskrit University Ramtek, Nagpur and Gondwana University, Gadchiroli, Maharash

Gondwana University, Gadchiroli, Maharashtra. Email: shrivarakhedi@gmail.com

Eman. Smrvaraknedi@gman.com

#### Prof. Shiyani V.

Professor and Head Department of Vyakarana Karnataka Samskrit University Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete Bengaluru-560018

Email: shivani.ksu@gmail.com

## Dr. Sivaja S. Nair

Post Doctoral Fellow Karnataka Samskrit University Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete Bengaluru-560 018 Email: sivaja.s.nair@gmail.com

### Dr. Shruthi H. K.

Project Assistant Karnataka Samskrit University Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete Bengaluru-560 018 Email: shruthi.rsvp@gmail.com

# Swami Japasidhananda

Head, Department of Sanskrit Darshana Ramakrishna Mission Educational and Research Institute japasiddhananda@gmail.com

## Swati Basapur

Research Scholar

Department of Vyakarana

Karnataka Samskrit University

Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete

Bengaluru-560 018

Email: dwsatisrini@gmial.com

### Dr. R. Timmanna

Project Assistant

Karnataka Samskrit University

Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete

Bengaluru-560 018

Email: thimms24@gmail.com

## Dr. Udayana Hegde

Assistant professor

Department of Vyakarana

National Sanskrit University

Tirupati - 517507

Email: udayanahegde@gmail.com

# Prof. Veeranarayana N. K. Pandurangi

Dean, Vedanta Faculty

Karnataka Samskrit University

Pampa Mahakavi Road, Chamarajapete

Bengaluru-560 018

Email: veerankp@gmail.com